



# اركان إسلام وإيمان

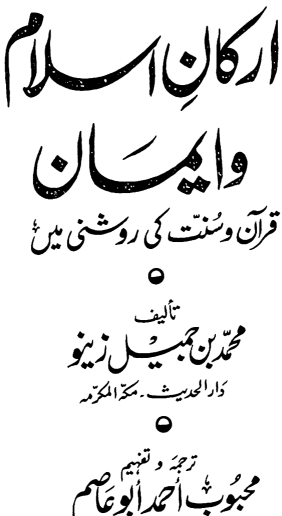
قرآن وسنت کی روشنی میں تألیف محمد بن جمیل زینو

أركان الإسلام والإيمان



The Cooperative Office For Call & Guidance to Communities at Rawdhah Area Under the Supervision of Ministry of Islamic Affairs and Endowment and Call and Guidance -Riyadh - Rawdhah

Tel. 2492727 - fax.2401175 E.mail: mrawdhah@hotmail.com P.O.Box 87299 Riyadh 11642



جَامِعةِ الإمامُ مُحمِّرِين سبعُود به الرباض

# فهرست

|          | ۸.                             | خ ش       |
|----------|--------------------------------|-----------|
| مفحه     | موضوع                          | تمبر شمار |
| ۷        | مقارمه                         | 1         |
| 10       | اركان اسلام                    | ۲         |
| 14       | اركان ايمان                    | ٣         |
| 14       | اسلام، ایمان اور احسان کا مطلب | ۴         |
| 19       | لا اله الا الله كا معنى        | ۵         |
| r•       | مخلص کون ہے؟                   | 4         |
| 10       | محمد رسول الله كالمطلب         | 4         |
| Y.A.     | الله تعالی کماں ہیں            | ٨         |
| rr       | نمازوں کی فضیلت اور انہیں ترک  | q         |
| • •      | کرنے کی وعید                   |           |
| ٣٣       | وضو اور نماز کا طریقه          | 1•        |
| <b>"</b> | نماز کا طریقه                  | 11        |
| m        | نماز کی رکعتوں کا نقشہ         | Ir        |
| ۳۳       | نماذ کے مسائل                  | 18        |
| • -      |                                |           |

| مفحه       | موضوع                                  | نمبر شمار |
|------------|----------------------------------------|-----------|
| ٣٧         | نمازے متعلق احادیث                     | Im        |
| <b>r</b> 9 | نماز جمعه اور جماعت کی فرضیت           | 10        |
| ۵۲         | نماز جمعه اور جماعت کی فضیلت           | ۲۱        |
| ۵۳         | جمعہ کی نماز اور اس کے آداب            | 14        |
| ۵۴         | بیار کے لیے نماز کی فرضیت              | 14        |
| ۲۵         | بیمار شخص کی طہارت کا طریقہ            | 19        |
| ٩۵         | بیمار شخص کیسے نماز ادا کرے            | ۲•        |
| . 41       | دعا مستجاب                             | 71        |
| 45         | نماز جنازہ پڑھنے کا طریقہ              | **        |
| 45         | موت کی نصیحت                           | tr        |
| 40         | عیدگاہ میں نماز عیدین کی ادائیگی       | ۲۳        |
| 44         | عیدالاضحیٰ میں قربانی کی تائید         | 20        |
| YA         | نماز استسقاء (بارش مانگنے کے لیے نماز) | 74        |
| 49         | نماز خسوف و کسوف                       | 72        |
| 41         | نماز استخاره                           | ۲۸        |
| 4          | نمازی کے آگے سے گذرنے کی ممانعت        | 79        |
| 24         | ر سول الله ﷺ کی قراء ت اور نماز        | ٣+        |

| مفح            | موضوع                                     | تمبر شمار    |
|----------------|-------------------------------------------|--------------|
| <i>ح</i><br>49 | رسول الله ﷺ کی عبادت                      | rı           |
| Λ1             | زکو'ہ اور اسلام میں اس کی اہمیت           | rr           |
| ٨٣             | ز کو'ہ کی وجہ فرضیت اور اس کی حکمت        | rr           |
| ۸۵             | مال کی وہ اقسام جن میں زکو'ہ فرض ہے۔      | ٣٣           |
| M              | نصاب زکو'ہ کی مقدار                       | ۳۵           |
| PA             | ز کو'ہ فرض ہونے کی شرطیں                  | m            |
| 91             | مصارف زکو'ہ (وہ لوگ جو زکو'ہ کے ستحق ہیں۔ | ٣2           |
| 99             | ز کو ٰہ کے غیر مستحق لوگ                  | ۳۸           |
| 1••            | زکو'ہ ادا کرنے کے فوائد۔ *                | <b>79</b>    |
| 1+1            | ز کو ٰہ نہ دینے والوں کی سزا              | ۴۰           |
| 1+1"           | ضروری باتیں (زکو'ہ سے متعلق)              | 41           |
| 1+4            | روزہ اور اس کے فوائد                      | M            |
| 1+9            | ماہ رمضان میں آپ فرائض                    | m            |
| 111            | روزہ سے متعلق احادیث                      | ٣٣           |
| 110            | نبی اکرم میکی کے روزے                     | ۳۵           |
| 114            | حج اور عمرہ کی فضیلت                      | M            |
| 11*            | عمرہ ادا کرنے کا طریقہ                    | ٣٤           |
| 177            | جج کے اعمال اور ان کا طریقہ کار<br>م      | <b>. "</b> A |
|                | ω                                         |              |

| صفحہ | موضوع                                      | برشمار       |
|------|--------------------------------------------|--------------|
| IM   | حج اور عمرہ کرنے والے کے لیے ضروری ہدایات  | 79           |
| ITA  | زیارت مسجد نبوی کے آواب                    | . <b>△</b> • |
| 150  | آئمه مجتهدین کا حدیث پر عمل                | ۵۱           |
| ırr  | آئمہ کرام کے حدیث پر عمل پیرا ہونے         | ar           |
|      | سے متعلق فرمودات۔                          |              |
| IM   | اچھی یا بری تقدیر پر ایمان                 | ar           |
| ITA  | تقدیر پر ایمان رکھنے کے فوائد              | ۵۴           |
| 1 ~~ | تقدير حجت نهيں بن سكتى                     | ۵۵           |
| IM   | ایمان اور اسلام سے خارج کردینے والے امور   | ۲۵           |
| 10+  | نواقض ایمان میں سے عبادت میں شرک کرنا ہے   | ۵۷           |
| 104  | الله تعالیٰ کے اسماء و صفات کا الکار یا اس | ۵۸           |
|      | میں شرک یا طعن بازی کرنا                   | ۵9           |
| 170  | رسولوں کے بارے میں زبان درازی کرنا         | 4+           |
| 179  | جعلی پیروں کی حقیقت                        | 71           |
| 14   | بعض تفریه اور باطل عقائد                   | 71           |
| 124  | شعراوی کا پیدا کرده شبهه اور اس کا جواب    | 71           |
| 115  | بعض صوفیوں کا کہنا کہ تمام چیزیں اللہ کے   | 71           |
|      | نور سے پیدا ہوئیں ہیں اور اس کا رد         |              |

### بسم الله الرحمٰن الرحيم مقدمه

چنانچہ انسانیت جب عمراہی اور جہالت کے اندھیروں میں بھنک رہی تھی، ہر طرف ظلم و ستم کا دور دورہ تھا، اقوامِ عالم دین، معاشرتی، معاشی اور سیاسی بدحالی کا شکار تھیں، اس زبوں حالی کی تصویر عربوں میں کچھ زیادہ ہی نمایاں نظر آتی تھی، پاسبان حرم نے سرچشمہ توحید، بیت اللہ کو تین سو ساتھ خداوں کا مرکز بنا رکھا تھا، یہود و نصاری دین سمادی کے علمبردار ہونے کے باوجود توریت اور انجیل کو مسخ کرکے دین حق سے دستبردار ہونے تھے۔

اس بے راہروی کے دور میں فاران کی چوٹیوں سے وہ آفتاب صدی طلوع ہوا جس نے ظلمات میں ڈوبی انسانیت کو نور صدایت سے فروزاں کیا، ظلم و استبداد کی چکی میں لیے ہوئے بے کسوں کو حریت اور عدل و مساوات کا پیغام دیا۔ شرک، گمراہی اور توہمات میں گرفتار دنیا میں (لا اللہ الا اللہ) کی آبیاری کی۔

یہ وہ اسلام تھا جس نے بتان آذری کو نابود کرکے اقوام عالم کو توحید کا سبق دیا۔ اس کے آنے کے ساتھ ہی تمام ادیان منسوخ بہوگئے اِنَّ اللّٰہِ یُنَ عِنْ مَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ کَ ہال دین صرف اور صرف اسلام ہے۔ اور باقی تمام ادیان کو ناقابل قبول قرار دے دیا گیا۔ وَمَنْ یَنْ بُنِیْ فَیْوَلُونُ اللّٰهِ وَمُونِی اللّٰهِ کَانِهُ وَمُونِی اللّٰهِ کَانِهُ وَمُونِی اللّٰهِ کَ علاوہ دوسرا دین اینائے اللّٰه کے علاوہ دوسرا دین اینائے

گا، تو وہ دین اس سے قبول نہیں کیا جائے گا اور آخرت میں وہ خسارہ یانے والوں میں سے ہوگا۔

اور پھر اللام کسی قوم یا قبیلے کے لیے خاص نہیں، بلکہ عالمگیر مذہب بن کر آیا ہے۔ قُلُ یَائِنْهُ النَّاسُ اِنْ دَسُولُ اللهِ اِلَّهِ اَلَّهِ حَمِيعًا مذہب بن کر آیا ہے۔ قُلُ یَائِنْهُ النَّاسُ اِنْ دَسُولُ اللهِ اِلَّهِ اَلَّهِ اللهِ اَنْ مُرْت بِ مَعَى کی طرف رسول بن کر آیا ہوں۔ حق کہ یہود و نصاری پر بھی اس دین کو اپنانا فرض ہے جیسے کہ آپ صلی علیہ وسلم نے فرمایا: اس (اللہ کی) ذات کی قسم جسکے

باتھ میں محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی جان ہے، اس امت میں سے جس یہودی یا عیسائی کو میری خبر ملتی ہے، پھر وہ میرے لائے ہوئے اسلام کو قبول کیے بغیر مرجاتا ہے تو ایسے شخص کا تھکانا جہنم ہوگا۔ اور جس طرح یہ دین کسی قوم کے لیے خاص نہیں اس طرح اس کا تعلق کسی مخصوص وقت یا زمال سے نہیں بلکہ کسی بھی زمانے میں لوگوں کی اصلاح وہدایت کا یمی سرچشمہ ہے، رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ میں تم میں دو الیی چیزیں چھوڑ کر جاریا ہوں کہ جب تک تم ان پر کاربند رہوگے تمراہ نہیں ہوسکو کے اور وہ ہیں اللہ تعالیٰ کا قرآن اور رسول اللہ صلی علیہ وسلم کی سنت۔ اور امام مالک رجمیة الله علیه فرماتے ہیں: اس امت کے آخری دور کی بھی اسی اسلام سے ہی اصلاح ہوگی جسکو اینانے سے قرون اولی کے مسلمانوں کی اصلاح ہوئی تھی۔

اور پھریمی وہ دین ہے جس کو صحیح معنوں میں اپنانے والوں کے لیے دنیا میں نصرت و تمکین اور آخرت میں جنت کی ضمانت دی گئی ہے.

(هُوالَّذِی ارسَلَ رسُولَهُ بِالهُدیٰ و دِینِ الْحِقِّ لِیُظِیرَه عَلیَ الْدِیْنِ کُلِّه و لوکِره الْمُشُرِکُونَ) (الله تعالی) وی ذات ہے جس نے الدِّیْنِ کُلِّه و لوکِره الْمُشُرِکُونَ) (الله تعالی) وی ذات ہے جس نے این رسول کو ہدایت اور دین حق دے کر بھیجا تاکہ اسے تمام

ادیان پر غالب کردے۔ اگر چہ یہ مشرکوں کے لیے ناگوار ہی کیوں نہ ہو۔

اور اسلام ہی وہ دین ہے جو بنی نوع انسان کو انوت، بھائی چارے اور عدل و مساوات کا درس دیتا ہے:
وَادُنُوْا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُوْ اِذْ كُنْتُوا عَلَيْكُوْ اِفْا اَللهُ كَا اَللهُ كَا اَللهُ كَا الله عَلَيْكُوْ اِفْا اَللهُ كَا اس نعمت كو كه جب تم آيك دوسرے كے دشمن تھے، تو اس نے تمہارے دلوں كو ملاديا اور تم اس كی نعمت سے بھائی بھائی بن گئے۔ اور پھر الله تعالیٰ كے اس فرمان نے: اِنَّ اَکُوْمَکُو عِنْدَ اللهِ اَتَّ اللهِ اَللهِ اَتَّ اللهِ اَللهِ اَللهِ اَللهِ اَتَّ اللهِ اَللهِ اَتَّ اللهِ اور عصبيتوں كو ختم كرديا عام قومی، لسانی، نسلی اور علاقائی امتیازات اور عصبیتوں كو ختم كردیا متام قومی، لسانی، نسلی اور علاقائی امتیازات اور عصبیتوں كو ختم كردیا متام قومی، لسانی، نسلی اور علاقائی امتیازات اور عصبیتوں كو ختم كردیا

چنانچہ اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات ہے جو صرف خالق و مخلوق کے رشتہ کو استوار کرنے یا انسان کی انروی زندگی کو سنوارنے کے لیے ہی نہیں ہے بلکہ دنیا میں کامیابی و کامرانی کا راز بھی اس دین حنیف پر کاربند ہونے میں ہے اور تاریخ اس بات کی شاہد ہے کہ جب مسلمانوں نے اس دین کو حقیقی معتوں میں اپنایا تھا تو اللہ تعالیٰ کی نصرت و ممکین بھی ان کے ہمراہ تھی، اور جیسے ہی وہ اس دین کی نصرت و ممکین بھی ان کے ہمراہ تھی، اور جیسے ہی وہ اس دین

سے دستبردار ہوئے تو ذات اور رسوائی ان کا مقدر بن گئے۔ وہ زمانے میں معزز تھے مسلماں ہوکر اور ہم خوار ہوئے تارک قرآن ہوکر اور رسول اللہ صلی علیہ وسلم کی پیشن گوئی کچ ثابت ہوئی جب آپ صلی علیہ وسلم نے فرمایا : عنقریب (کفر کی) قومیں تم پر ایسے ٹوٹ بڑیں گی جیسے بھوکے لوگ کھانے پر ٹوٹتے ہیں، یوچھا گیا، کیا اللہ کے رسول اس وقت ہم تھوڑی تعداد میں ہوں گے؟ آپ صلی علیہ وسلم نے فرمایا : نہیں ، بلکہ تم بت زیادہ ہوگے لیکن تمہاری حالت سیلاب کے ننکوں کی مانند ہوگی (یعنی تمہاری کوئی قدر و قیمت نہیں ہوگی) اور تم میں دنیا کی محبت اور موت سے نفرت کی بہاری پیدا ہوجائیگی۔ حالانکہ مسلمان تو وہ تھے کہ جب ایک مسلمان سیہ سالار سے کہا جاتا ہے کہ تم لوگ اتنے بهادر کیوں ہو؟ تو اس نے کہا جس قدر تم (کافر) زندگی سے محبت کرتے ہو اس سے کئی گنا براھ کر ہم موت ے محبت کرتے ہیں۔ اور پھر کسی مسلمان کو موت کا ڈر بھی کیونکر ہو جبکہ اس کی موت اس کے لیے بہترین زندگی کا پیغام ہے۔ وَلِاعْتُكُبُنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سِيلِ اللهِ اَمُواتًا مِلْ اَخْيَاءٌ عِنْدَارَ بِهِمْ يُورُوقُونَ ﴿ اور جو لوگ اللہ کی راہ میں قتل ہوجاتے ہیں انہیں مردہ نہ سمجھو بلکہ وہ تو زندہ ہیں۔ اپنے رب کے پاس انہیں رزق مہیا ہورہا ہے، اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے فضل و کرم پر بہت خوش ہیں۔

المنكر، اور اقامت دين جيبے عظيم منصب كو چھوڑ بيٹھے۔ عنوادى ہم نے جو اسلاف سے ميراث يائى تھى

موادی مہم سے ہو اسلاف سے مسیرات ہاں کی ثریا سے زمیں پر آسمال نے ہم کو دے مارا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرای ہے کہ جو قوم بھی جماد چھوڑ دیتی ہے وہ ذلیل وخوار ہوجاتی ہے۔

چنانچہ آج بھی اگر دنیا میں معزز اور باوقار رہنے، اسلام کی عظمت رفتہ کو دہرانے اور اخروی زندگی کو سنوارنے کا ارادہ ہے تو پھر اس طرح اسلام پر عمل پیرا ہونا ہوگا جیسے کہ حکم ملا ہے:

كَايُفُهَا الَّذِينُ أَمَنُوا اذْخُلُوا فِي السِّدِمِ كَا لَكُ

اے اہل ایمان، اسلام میں پورے کے بورے واخل ہوجاؤ یعنی زندگی کے ہر شعبے اور ہر کمح میں اسلام کی تعلیمات کو اپنانا ہوگا اور رشد و ہدایت کے لیے صرف اور صرف کتاب و سنت کی طرف رجوع کرنا ہوگا۔

اور یہ کتاب (ارکان اسلام و ایمان) جو قار نین کرام کی خدمت میں پیش کی جارہی ہے، اس کے مولف (الشیخ محمد جمیل زینو) نے

نهایت آسان انداز سے اسلام کے بنیادی مسائل اور احکام کی قرآن و ست کی روشی میں وضاحت کی ہے۔ جو ہر قسم کے مذہبی اور فرقہ ورانہ تعصبات سے بالاتر ہے، ہر مسئلہ کے ساتھ کوئی آیت یا حدیث بطور دلیل ذکر کی مئی ہے، تاکہ ہر مسلمان براہ راست اللہ تعالیٰ اور رسول اکرم صلی علیہ وسلم کے ارشادات سے رہنمائی حاصل كريكے- بهريد كه دليل كے طورير صرف سحح اور قابل اعتماد احادیث بیان کی گئی ہیں تاکہ قارئین کرام کو ضعیف احادیث اور من محرت تھے کمانیوں سے محفوظ رکھا جاملے جو اکثر و بیشتر دشمنان اسلام اور ممراہ کن ملآوں کی پیداوار ہے تاکہ سابقہ ادیان کی طرح اس دین حنیف کو منح کر سکیں لیکن اللہ تعالیٰ نے جس دین کی حفاظت کا ذمه خود لیا ہے بوری کائنات کی مخلوقات مل کر بھی اسے بگاڑ نہیں سکتیں: ٳؖ۠ؿؙٲڬڂؙؽؙ نَزُلِنَاالدِّكْرَوَٳؾٛٲڵۿؙڵڂڣڟؙۅؙڹ<u>ٙ</u>ۛ

بے شک ہم ہی قرآن کو نازل کرنے والے ہیں اور بے شک ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔

کتاب کا اردو ترجمہ کرتے ہوئے آسان ترین اور عام فہم عبارتیں اور الفاظ استعمال کرنے کی کوشش کی گئی ہے جس کے سبب بعض اوقات عبارتوں میں اضافے یا ترتیب میں ردوبدل کی گئی ہے لیکن عالباً الیے اضافوں کو بریکٹ ڈال کر لکھا گیا ہے، حسب استطاعت

غلطیوں کی تصحیح کی کوشش کی گئی ہے لیکن پھر بھی قار نین کرام سے امید رکھتا ہوں کہ وہ اپنے ملاحظات اور اپنی آراء سے مطلع کریں گے تاکہ ان سے استفادہ کرتے ہوئے کتاب کو مزید بہتر شکل میں لایا جائے۔

آخر میں ان تمام بھائیوں کا شکر گزار ہوں جنہوں نے ترجمہ یا طباعت کے سلسلہ میں کسی بھی پہلو سے حصہ لیا ہو۔ اللہ تعالیٰ تمام احباب کو دنیا و آخرت میں اپنی رحموں سے نوازے آمین۔

محبوب احمد الوعاصم-جامعة الامام محمد بن سعود الرياض-

### اركان اسلام

(جس طرح کسی بھی عمارت کو قائم رکھنے کے لیے بنیادوں اور سونوں کی ضرورت ہوتی ہے الیے ہی اسلام کے کچھ سون اور بنیادیں بیل جن پر اسلام کی عمارت قائم ہے۔ ان کو ارکان اسلام کا نام دیا جاتا ہے) مترجم.

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا : اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے. ۱ - گواہی دینا کہ:- الله کے سوا کوئی معبود برحق نہیں اور محمد صلی الله علیه وسلم الله کے رسول ہیں جن کی الله کے دین میں اطاعت کرنا ضروری ہے.

۲ - نماز قائم کرنا:- یعنی اے تمام ارکان اور واجبات کے ساتھ
 خشوع و خضوع ہے ادا کرنا.

۳ - زکوٰہ دینا:- جو اس وقت فرض ہوتی ہے جب کوئی ۸۷ گرام سونا یا اس کے مساوی کسی چیز یا اتنی نقدی کا مالک ہوجائے. اس میں سے سال کے بعد اڑھائی فیصد نکالنا ضروری ہے اور نقدی کے علاوہ ہر چیز میں اس کی مقدار معین ہے.

م - بیت اللہ کا مج کرنا:- اس شخص کے لیے جو صحت اور مالی اعتبار سے وہاں تک پہنچنے کی طاقت رکھتا ہو.

۵ - رمضان کے روزے رکھنا:- روزے کی نیت سے کھانے پینے اور ہر
 الیمی چیز سے جو روزہ توڑنے والی ہو فجر سے لے کر غروب آفتاب
 تک باز رہنا (بحاری، مسلم)

### اركان إيمان

(جن امور پر ہر مسلمان کے لیے ایمان لانا فرض اور ضروری ہے انہیں ارکان ایمان سے موسوم کیا جاتا ہے ان کی تفصیل درج ذیل ہے) 1 - اللہ تعالیٰ پر ایمان لانا:- یعنی اللہ تعالیٰ کے وجود اور صفات و عبادت میں اس کی وحدانیت پر ایمان لانا ہے

۲ - فرشنوں پر ایمان لانا:- جو کہ نوری مخلوق ہیں اور اللہ کے احکام نافذ کرنے کے لیے پیدا کیے گئے ہیں.

۳ - اس کی کتابوں پر ایمان لانا:- جن میں تورات، انجیل، زبور اور قرآن کریم جو کہ سب سے افضل ہے.

م - اس کے رسولوں پر ایمان لانا:- جن میں سب سے پہلے نوح اور سب سے آخر میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں.

۵ - آخرت کے دن پر ایمان لانا:- جو حساب کا دن ہے اور اسی دن

لوگوں کے اعمال کا محاسب کیا جائے گا۔

۲ - ہر اچھی یا بری تقدیر پر ایمان رکھنا: - یعنی جائز اسباب اپناتے ہوئے ہر انسان کو اچھی یا بری تقدیر پر راضی رہنا چاہیے کیونکہ سبھی اللہ کی طرف سے مقرر کردہ ہے جیسا کہ صحیح مسلم کی حدیث میں اس بات کی وضاحت ہے .

## اسلام، ایمان اور احسان کا مطلب

(اسلام، ایمان اور احسان کی وضاحت رسول الله صلی الله علیه وسلم نے درج ذیل حدیث میں کی ہے) مترجم

حفرت عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں: ایک دن جبکہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بیٹھے ہوئے تھے تو بہت سفید کپڑوں اور کالے سیاہ بالوں والا ایک شخص آیا جس پر سفر کے آثار نظر نہیں آتے تھے اور نہ ہی ہم میں سے کوئی اسے جانتا تھا وہ آگے بڑھا اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اس طرح بیٹھا کہ اس نے اپنے گھٹے ان کے گھٹوں سے ملادئے اور اپنے ہاتھ آپ کہ اس نے اپنے گھٹے ان کے گھٹوں سے ملادئے اور اپنے ہاتھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی رانوں پر رکھ لیے، پھر کھا: اے محمد مجھے صلی اللہ علیہ وسلم کی رانوں پر رکھ لیے، پھر کھا: اے محمد مجھے بتائے اسلام کیا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اسلام ہے ہے

کہ تو گواہی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبود برحق نمیں اور محمد (صلی الله علیه وسلم) الله کے رسول ہیں، نماز قائم کر، زکوہ ادا کر، رمضان کے روزے رکھ اور اگر طاقت ہو تو اللہ کے گھر (بیت اللہ) كا حج كر. اس نے كما: آپ (صلى الله عليه وسلم) نے درست فرمايا. (حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں) ہم حیران ہوئے کہ یہ کیسا آدمی ہے جو سوال کرکے خود ہی اس کی تصدیق کررہا ہے۔ پھر اس نے کہا کہ مجھے ایمان کے متعلق بتائیے: آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: (ایمان کا معنی) یہ ہے کہ تو اللہ، اس کے فرشوں، اس کی کتابوں، اس کے رسولوں، آخرت کے دن (روز قیامت) اور ہر اچھی یا بری تقدیر پر ایمان لائے اس نے کما: آپ رصلی اللہ علیہ وسلم )نے درست فرمایا. پھر اس نے کہا مجھے بتائیے کہ احسان کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: احسان یہ ہے کہ تو اللہ کی اس طرح عبادت کرے جیے تو اے دیکھ رہا ہو لیکن اگر تو اے دیکھنے کا تصور پیدا نہیں كرسكتا تو بهريه خيال كركه الله تعالى تج ويكه رما ب. اس نے کہا: مجھے قیامت کے متعلق بتائیے کہ کب آئے گی؟ آپ نے فرمایا اس کے متعلق جس سے پوچھا جارہا ہے وہ پوچھنے والے سے زیادہ نہیں جانتا (یعنی اس کے بارے میں مجھے تم سے زیادہ علم نہیں ) اس نے کہا: تو پھر مجھے اس کی علامتیں بتائیے، آپ نے

فرمایا اس کی علامت یہ ہے کہ لونڈی اپنے آقا کو جنم مراد ہوتاج دیکھوگے کہ بکریوں کے چرواہے جو ننگے پاؤں، برہنہ جسم اور محتاج ہیں (س قدر مالدار ہوجائیں گے) ایک دوسرے سے برطھ کر بلند عمارتیں بنانے میں مقابلہ کریں گے.

پھر اس کے چلے جانے کے کافی عرصہ بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے عمر، جانتے ہو یہ سائل کون تھا؟ تو میں نے کہا: اللہ اور اس کا رسول ہی بہتر جانتے ہیں، آپ نے فرمایا: وہ جبریل تھے جو تمہیں تمہارا دین سکھانے آئے تھے. (مسلم)

#### لا اله الا الله كامعني

اس كا مطلب يه ب كه الله تعالى ك سوا كوئى حقيقى معبود نهيں:
اس ميں غير الله كى الوبيت (بندگى) كى نفى كى گئ ہے اور اسے
صرف الله وحدہ لا شريك كے ليے ثابت كيا گيا ہے، ارشاد بارى تعالى ہے

(۱) ﴿ فَاعُلُم أَنَهُ لاَ إِلٰهَ إِلَا الله ﴾ (سورہ محمد)

ترجمہ: "پس جان لو كه الله تعالى ك سوا كوئى معبود برحق نهيں"
اور آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمايا:

(۲) سَمَن قالَ لَا إِلٰهَ إِلَّا الله مُخلصاً دَخَارَ الحيّة»

نے خلوص دل سے لا اللہ الا اللہ کمہ دیا وہ جنت میں کی ہے۔ (اس حدیث کو ہزار نے روایت کیا اور البانی نے صحیح مجے قرار دیا ہے۔)

### مخلص کون ہے؟

مخلص وہ ہے جو اس کلمہ کو سمجھ بوجھ کر اس پر عمل پیرا ہو اور اس کلمہ توحید سے ابنی وعوت کی ابتدا کرے مکوئکہ یہ کلمہ الیمی توحید پر مشتل ہے جس کی خاطر اللہ تعالیٰ نے جوں اور انسانوں کو پیدا کیا.

(٣) اور جب رسول الله صلى الله عليه وسلم كے چا، الوطالب فوت بورہ على تو آپ صلى الله عليه وسلم نے ان سے فرمایا: چاجان (لا الله الا الله) كه ديجيے اس كلمه كى بنا پر ميں آپ كے ليے الله تعالىٰ سے سفارش كروں كا ليكن انہوں نے (لا اله الا الله) كہنے سے الكار كرديا. (٣) رسول الله صلى الله عليه وسلم مكه ميں ١٣ سال تك مشركين كو يمى دعوت ديتے رہے كه: (لا اله الا الله) كه دو، تو ان كا جواب جيے كه قرآن كريم نے نقل كيا ہے يہ تھا:

﴿ وَعَجِبُوا أَنْ جَآءَهُم ثُمُنذُرٌ مِنهُم وقالَ الكافرُونَ لهذا سَاحِرٌ كُذَاتٌ . أجعلَ الألِحةَ إلها كَاحِداً ؟ إنَّ لهذا لشَيءٌ

اور انس تجب ہوا کہ انہیں میں سے ایک ڈرانے والا کیے آگیا! اور کافروں نے کہا یہ تو جھوٹا جادوگر ہے۔ کیے اس نے سب معبودوں کو چھوڑ کر ایک ہی معبود بنالیا؟ یہ تو بہت ہی عجیب بات ہے تو ان میں سے جو معزز لوگ تھے وہ چل کھڑے ہوئے اور بولے کہ چلو اپنے معبودوں کی بوجا پر قائم رہو بیشک یہ ایسی بات ہے جس سے (تم معبودوں کی بوجا پر قائم رہو بیشک یہ ایسی بات ہے جس سے (تم برشرف وفضیلت) مقصود ہے یہ مجھلے مذہب میں ہم نے کبھی نمیں برشرف وفضیلت) مقصود ہے یہ مجھلے مذہب میں ہم نے کبھی نمیں

اور عربول نے یہ بات اس لیے کی کہ وہ اس کلمہ کے معانی سمجھتے کے اور اس لیے انہوں نے یہ کلمہ پڑھنے والا غیراللہ کو نہیں پکارا کرتا جیسا کہ اللہ تعالیٰ ان کے متعلق فرماتا ہے: «إنهُم کانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمُ لاَ إِلٰهُ إِلاَ اللهُ يَسَنَكِبُرُونَ ، وَيقُولُونَ أَنِنَا لَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ يَسَنَكِبُرُونَ ، وَصَدُق المرسَلِينَ، لَنَارِكُوا آلْهِتِنَا لِشَاعِ بِحنُون ؟ بَلُ جَآء بِالحق ، وَصدُق المرسَلِينَ، لَنَارِكُوا آلْهِتِنَا لِشَاعِ بِحنُون؟ بَلُ جَآء بِالحق ، وَصدُق المرسَلِينَ، ان (کافرول) سے جب لا الله الا اللہ کہا جاتا تو تکبر کرتے اور کہتے یہ ان (کافرول) سے جب لا الله الا اللہ کہا جاتا تو تکبر کرتے اور کہتے یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ ہم اس بیوتوف شاعر کی بات مان کر اپنے معبودوں کو چھوڑ دیں اللہ تعالیٰ نے جواب دیا: "بلکہ وہ رسول تو حق لے کر آئے ہیں اور رسولوں کی تصدیق کرنے والے ہیں" (مورہ مافات)

وقال ﷺ : «مَن قَالٌ لاَ إِلٰهَ إِلَّا اللهُ ، وَكَفَرَ بِمَا يُعبدُ مِنْ دُونِ اللهِ ، حرُم مالُه ودمهُ وحسابُه على اللهِ عزَّ وجَلَّ

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس نے لا الله الا اللہ کمہ دیا اور ہر اس چیز کا الکار کیا جس کی اللہ کے سوا عبادت کی جاتی ہے تو ایسا کرنے سے اس کی جان و مال حرام ہوگئی اور اس کا حساب اللہ کے ذمہ ہے. (مسلم)

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ کلمہ شھادت پڑھنے کا تقاضا یہ ہے کہ ہر غیر اللہ کی عبادت سے اعراض و انکار کیا جائے جیسا کہ فوت شدہ لوگوں سے دعا کرنے جیسے اعمال ہیں.

اور عجیب بات یہ ہے کہ بعض مسلمان ابنی زبان سے یہ کلمہ کہتے ہیں لیکن ان کے اعمال غیر اللہ کو پکار کر اس کے معنی کی خلاف ورزی کرتے ہیں.

(۵) (لاالہ الا اللہ) وہ کلمہ ہے جو توحید و اسلام کی بنیاد اور مکمل ضابطہ حیات ہے جے ہر قسم کی عبادت اللہ ہی کے لیے خاص کرنے سے اپنایا جاسکتا ہے اور یہ اس وقت ممکن ہے جب کوئی مسلمان اللہ کے لیے مطبع ہوجائے اور صرف اس کو پکارے اور اس کی شریعت کی حاکمیت قبول کرے.

(٢) علامه ابن رجب "اله" كامعنى بيان كرتے بوئے فرماتے ہيں: "اله"

(معبود) وه ہے جس کی اطاعت اس کی پیبت و تعظیم، محبت و خوف اور امید رکھتے ہوئے اس پر توکل کرتے ہوئے اور اس سے سوال اور دعا کرتے ہوئے کی جائے اور نافرمانی سے بیا جائے اور یہ سبھی وہ چیزیں ہیں جو اللہ کے سوا دوسرے کے لیے کرنا جائز نہیں. جس كى نے بھى "اله" كے ان خصائص ميں سے كى مخلوق كو شريك كرليا تويه عمل اس بات كى دليل ہے كه اس في (لا اله الا الله) خلوص دل سے نہیں کہا، اور جس قدراس میں شرک کی ایسی کوئی خصلت ہوگی اسی قدر وہ مخلوق کی عبادت میں ملوث ہوگا. (٤) آب صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: اينے مرنے والوں كو (لا اله الاالله) یر مصنے کی تلقین کیا کرو کیونکہ (دنیا سے رخصت ہوتے ہوئے) جس کا آخری کلام (لا اله الا الله) ہوگا وہ کبھی نه کبھی جنت میں ضرورداخل ہوگا خواہ اس سے پہلے جو لکھا عذاب اس کو بھگتنا پڑے (اسے ابن حبان نے روایت کیا ہے اور البانی نے سمح قرار دیا ہے) اور کلمہ شھادت کی تلقین کرنے سے مراد صرف مرنے والے کے یاس کلمہ پڑھنا ہی نہیں، جیسے کہ بعض لوگوں کا خیال ہے، بلکہ اسے رطعنے کا حکم دینا ہے جس کی دلیل حفرت انس بن مالک کی حدیث بے کہ رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم نے ایک انصاری کی عیادت کی تو نبي صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: مامول جان: لا الله الا الله كهو، اس نے کما ماموں یا چھا؟ آپ نے فرمایا: بلکہ تم میرے لیے ماموں کی حیثیت سے ہو تو اس نے کما: میرے لیے لا الله الا الله کمنا بستر ہے آپ نے فرمایا ہاں بہترہے. (۱)

اور پھرید بھی کہ مرنے والے کو تلقین اس کی موت سے پہلے ہونی چاہیے نہ کہ بعد میں مذکورہ حدیث کے آخر میں ہے کہ (جس کا آخری کلام لا اللہ الا اللہ ہوا وہ جنت میں داخل ہوگیا) (میت) مردہ شخص نہ تو (لا اللہ الا اللہ) کمہ سکتا ہے اور نہ ہی اس میں سننے کی صلاحت ہے۔

(A) کلمہ (لا اللہ الا اللہ) اس وقت کسی شخص کے لیے مفید ہوتا ہے وہ اس کے معانی کو اپنے لیے ضابطہ حیات بناتا ہے اور مردول یا غیر موجود زندول کو پکارنے جیے شرکیہ اعمال سے اس کلمہ کی خلاف ورزی نہیں کرتا اور جس کسی نے ایسا کیا اس کی مثال ایے ہی ہے جیے کسی نے وضو کرکے توڑدیا ہو چنانچہ جیے وضو کرکے توڑدینے والے شخص کو اپنے اس وضو کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا ایسے ہی وہ شخص ہے جس نے ایمان لانے کے بعد کوئی شرکیہ کام کیا اسے اپنے اس ایسان کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا اسے اپنے اس ایسان کا کوئی فائدہ نہیں ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) اے امام احد نے مسلم کی شرط پر (۱۰۲/۳) صحح اساد سے روایت کیا ہے

# محمّد رسُول الله ِ كالمطلب

محمد الله کے رسول ہیں اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ اللہ کی طرف سے بھیجے ہوئے ہیں چنانچہ جو کچھ انہوں نے بتایا اس کی ہم تصدیق کریں اور جس چیز سے روکا اور منع کریں اور جس چیز سے روکا اور منع کیا ہے اسے ترک کردیں اور ان کی سنت کو اپناتے ہوئے اللہ کی عبادت کریں.

(۱) مولانا ابوالحسن على ندوى كتاب الانبياء مين فرماتي بين:

انبیاء علیم السلام کی ہر زمانے اور ہر جگہ پر سب سے پہلی دعوت اور سب سے بہلی دعوت اور سب سے بہلی دعوت اور سب سے برط مقصد یمی تھا کہ اللہ کے بارے میں لوگوں کا عقیدہ صحیح کیا جائے اور بندے اور اس کے رب کے درمیان رابطہ صحیح بنیاد پر قائم ہو کہ صرف اللہ ہی نفع و نقصان کا مالک، عبادت، دعا، التجا، اور قربانی کا مستحق ہے، اور ان کا جملہ ان کے زمانے میں پائی جانے، اور قربانی کا مستحق ہے، اور ان کا جملہ ان کے زمانے میں پائی جانے والی بت پرستی پر مرکوز تھا جو بت پرستی زندہ و مردہ بزرگ جانے والی بت پرستی پر مرکوز تھا جو بت پرستی زندہ و مردہ بزرگ ہستیوں کی عبادت کی شکل میں یائی جاتی تھی.

(٢) اور بي كروه الله ك رسول صلى الله عليه وسلم بين جن سے الكا رب فرما رہا ہے:﴿ قُلُ لَا أَمَلَكِ كِنْفِسِي نَفُعاً وَلا ضَراً إِلَّا مَاشَاءَ اللهِ ، وَلَو كنتُ أَعلمُ الْغَيبَ لاسْتَكُثرَتُ مِنَ الخَيرِ، وَمَا مَسَّنِ السَّوُءُ، إِنْ أَنَا إِلَا نَذِيرٌ وبشيرٌ لقوم يُؤمنُونَ ﴿ وَهِ الْاَمِوْ وَ اللهُ وَمُو الْاَمُونَ ﴾ وها مَسْنِ السَّوُءُ، إِنْ أَنَا إِلَا نَذِيرٌ وبشيرٌ لقوم الله كي مرضى كے بغير اپنے ليے بھي كسى نفع و نقصان كا مالك نهيں ہوں. اور اگر ميں غيب كا علم جانتا تو اپنے ليے بہت سى بھلائياں جمع كرليتا اور مجھے كوئى بھي تعلم جانتا تو اپنے ليے بہت سى بھلائياں جمع كرليتا اور مجھے كوئى بھي تو صرف ايمانداروں كو درانے اور جنت كى خوشخبرى دينے والا ہوں -

(٣) رسول الله صلى الله عليه وسلم سے حقیقی محبت بيہ ب كه ان كى اطاعت كرتے ہوئے صرف الله تعالىٰ سے دعاكى جائے اور اس كے

علاوہ مسی ذات کو نہ یکارا جائے اگر جہ وہ ذات کوئی رسول یا مقرب ولى بى كيول نه بو. قال رسول الله ﷺ : « إذا سألتَ فَاسُألِ الله ، وُإذا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ ِبالله » .

رسول الله صلی الله علیه وسلم کا فرمان ہے : جب مالکو تو صرف الله سے مانکو اور جب مدد لو تو صرف اللہ سے مدد لو. (١)

رسول الله صلى الله عليه وسلم كو كوئى غم يا مصيبت در پيش ہوتی تو

آپ فرمات: (يا حَيِّ يا قَيْومُ برحمتك اَستغيث) ترجمہ : اے زندہ اور قائم رہنے والی ذات میں تیری رحمت کی

بدولت تجھ سے مدد مانگتا ہوں. (۲)

اور الله تعالیٰ اس شاعر پر رحمتیں نازل فرمائے جس نے حقیقی محبت بیان کرتے ہوئے کیا:

اگر تم اپن محبت میں سے ہوتے تو ان کی اطاعت کرتے کونکہ محت اینے محبوب کا تابع فرمان ہو تا ہے.

اور سچی محبت کی علامتوں میں سے یہ بھی ہے کہ اس وعوت توحید سے جس سے آپ کی دعوت کا آغاز ہوا اس سے محبت کی جائے اور توحید کی دعوت دینے والوں سے پیار ہو اور شرک اور اس کے داعیوں سے نفرت ہو.

<sup>(</sup>۱) ترمذی حس صحیح (۲) ترمذی حس

# الله تعالى كمال ميس؟ الله تعالى أسمان يربيس.

حضرت معاویہ بن حکم سلی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میری لونڈی مخی جو احد اور جوانیہ کے قریب بکریاں جرایا کرتی تھی ایک دن جب میں نے جائزہ لیا تو معلوم ہوا کہ بھیڑیا ایک بکری اٹھا لے کیا ہے۔ بشریت کے تقاضا سے مجھے بھی ولیے ہی افسوس ہوا جیسے دوسرے لوگوں کو افسوس ہوتا ہے. تو میں نے اسے ایک تھیڑ ماردیا چمر رسول الله على الله عليه وسلم كے ياس آيا جب انسي بتايا تو انهوں نے برا محوس کیا. میں نے عرض کیا اے اللہ کے رسول کیا میں اسے آزاد نہ کردوں؟ تو آپ ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اسے میرے پاس لے آؤ (چنانچہ جب میں اس لونڈی کو لے کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا) تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے فرمایا: بتاؤ اللہ کمال ہے؟ اس نے کما: آسمان پر ہے، آپ نے فرمایا: میں کون ہوں؟ اس لونڈی نے کما آپ آللہ کے رسول ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اسے آزاد کردو کیونکہ یہ

ایماندار ہے. (۱)

<sup>(1)</sup> مسلم - العداؤد

مذکورہ حدیث سے درج ذیل فوائد حاصل ہوتے ہیں:۔

ا) صحابہ کرام ہر معمولی بات میں بھی رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم
 کی طرف رجوع کرتے تھے تاکہ اس بارے میں اللہ کا حکم معلوم کرلیں۔
 ب) اللہ تعالیٰ کے فرمان پر عمل پیرا ہوتے ہوئے صرف اللہ اور اس
 کے رسول سے فیصلہ لینا چاہیے جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمَنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بِينَهُم ثُمُّ لَا يَجِدُّوا فِي أَنْفُسِهِم حَرَحاً مَّا قَضَيُتَ ويُسَلِّمُوا تَسُلِيماً ﴾

اے پیغمبر تیرے رب کی قسم اس وقت تک لوگ مومن نہیں ہوگئے جب تک اپنے جھگراوں کا فیصلہ تم سے نہ کروائیں پھر تمہارے اس فیصلہ پر دل میں کوئی تگی محسوس نہ کریں اور اس کے سامنے سر تسلیم نم کردیں. (سورہ انساء)

ج) صحابی نے لونڈی کو مارا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے برا محسوس کیا اور اس بات کو اہمیت دی.

د) صرف مومن غلام کو آزاد کرنا چاہیے نہ کہ کافر کو کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس لونڈی سے پوچھ گچھ کی تاکہ معلوم کریں کہ وہ مسلمان ہے تو کہ مسلمان ہے تو آزاد کرنے کا حکم دیا.

ھ) توحید سے متعلق معلومات حاصل کرنا ضروری ہے اور یہ کہ اللہ

تعالیٰ عرش پر ہے اور اس کا علم ضروری ہے۔

و) الله تعالیٰ کے متعلق سوال کرنا کہ وہ کمال ہے؟ سنت ہے جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لونڈی سے دریافت کیا۔

ز) اس سوال کے جواب میں بید کہنا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ آسمان پر ہے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے لونڈی کے جواب کو درست قرار دیا اس طرح قرآن کریم نے بھی اس جواب کی تائید کی ہے جیے کہ فرمان ہے: ﴿ وَاٰمِنتُمُ مِنْ فِي السَّمَاءَ أَنْ يَحْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ ﴾

کیا تم آسمان پر جو ذات ہے اس سے بے خوف و خطر ہوگئے ہو کہ وہ تمہیں زمین میں دھنسا دے۔ (سورہ اللک)

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما فرماتے ہیں کہ وہ ذات الله تعالیٰ کی ہے۔

ح) محمد صلی الله علیہ وسلم کی رسالت کی شہادت دینے سے ہی ایمان صحیح ثابت ہوتا ہے۔

ط) یہ عقیدہ رکھنا کہ اللہ تعالیٰ آسمان پر ہے سیج ایمان کی نشانی ہے اور یہ عقیدہ اپنانا ہر مسلمان پر واجب ہے.

ی) اس صدیث ہے اس شخص کی غلطی کا رد ہوگیا جو یہ کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ذاتی طور پر ہر جگہ موجود ہیں. اور صحیح یہ ہے کہ وہ ہمارے ساتھ

اپنے علم سے ہیں ذات سے نہیں.

ک) رسول الله ملی الله علیه وسلم نے جو لونڈی کو طلب کیا تاکہ الله اس سے پوچھ کچھ کریں ہے اس بات کی دلیل ہے کہ آپ صلی الله علیہ وسلم کو علم غیب نہیں تھا۔ اس سے صوفیوں کا رد ہوگیا جو یہ کہتے ہیں کہ آپ ملی اللہ علیہ وسلم کو علم غیب تھا۔



### نمازوں کی فضیلت اور انہیں ترک کرنے کی وعید

(نماز دین کا سنون اور رکن عظیم ہے جس کی قرآن و حدیث میں بہت فضیلت اور اہمیت بیان کی گئی ہے، اور اسے ترک کرنے والوں کو سخت وعید سنائی گئی ہے، ذیل میں مذکور آیات اور احادیث سے اس کی وضاحت ہوجاتی ہے) مترجم

(١) الله تعالى فرمات بين:-

﴿ وَالَّذِيُن هُمُ عَلَىٰ صَلَاتِهِمَ يُحَافِظُونَ أُولَئكَ فِي جِنَاتٍ مُّكُرُمُونَ ﴾ وَالَّذِيُن هُمُ عَلَى صَلَاتِهِمَ يُحَافِظُونَ أُولَئكَ فِي جِنَاتٍ مُّكُرُمُونَ ﴾ وسورة المعارج،

ترجمہ: اور وہ لوگ جو نماز کی حفاظت کرتے ہیں وہی لوگ جنتوں میں معزز ہوں گے.

(۲) اور ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ وَأَقِم الصَّلَاةَ ، إِنَّ الصَّلَاةَ وَالمَّلَاةَ تَهُمَّىٰ عَنِ الفَّحَشَاءِ وَالمنكِرِ ﴾ اسورة العنكبوت، ترجمہ: اور نماز قائم كروكيونكه نماز بے حيائى اور برے كامول سے روكتی ہے.

(٣) اور الله تعالى فرما تا ہے: ﴿ فَوْيلُ لَلْمُصَلِّينَ الَّذِيْنَ هُمْ عَنُ الله وَهُ المَاعِونِ المُعَالِي المُعَالِيلُ المُعَالِيلُ المَاعِونِ المُعَالِيلُ المُعَلِّيلُ المُعَالِيلُ المُعَلِيلُ المُعَالِيلُ المُعَلِيلُ المُعَالِيلُ المُعَالِيلُ المُعَالِيلُ المُعَالِيلُ المُعَالِيلُ المُعَلِيلُ المُعَلِيلُ المُعَلِيلُ المُعَلِيلُ المُعَمِيلُ المُعَالِيلُ المُعَالِيلُ المُعَالِيلُ المُعَلِيلُ المُعِلِيلُ المُعَلِيلُ المُعَلِيلُ المُعَلِيلُ المُعْلِيلُ المُعَلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعَلِيلُ المُعَلِيلُ المُعَلِيلُ المُعَلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعِلِيلِيلُ المُعَلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلُ المُعْلِيلِيلُ المُعْلِيلُ الْعِلْمُ الْعِلْمُعِلِيلُ الْعُلِيلُ الْعُمْلِيلُ الْعُلِيلُ الْعُل

ترجمہ: تباہی ان نمازیوں کے لیے جو اپنی نمازوں سے غافل ہوجاتے ہیں یعنی بغیر کسی عذر کے قضا کردیتے ہیں.

(٣) الله تعالىٰ فرماتا ہے: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ المؤمنُونَ ، الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِمُونَ ﴾ صلاتِهِم خَاشِمُونَ ﴾

ترجمہ: یقیناً وہ مومن کامیاب ہوگئے جو اپنی نمازیں دل لگا کر (خشوع و خضوع) سے ادا کرتے ہیں.

(۵) اور فرماتا ہے: ﴿ فَخَلَفَ مِن بعدِهِم خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبِعُوا الشَّهُواتَ فَسَوف يَلقُونَ غَيًّا ﴾ دسورة مريم،

ترجمہ: به مران کے بعد ایسے نالائق لوگ پیدا ہوئے جنہوں نے نماز کو مخوادیا اور دنیا کے مزول میں پڑ گئے تو یہ لوگ ضرور جمنم کی غین نامی وادی سے دوچار ہوں گے.

(۱) رسول الله صلی الله علیه وسلم فرماتے ہیں: کیا دیکھا تم نے اگر کسی کے دروازے کے سامنے سے نمر بہتی ہو جس میں وہ ہر روز پانچ مرتبہ غسل کرے تو کیا اس کے جسم پر کوئی گندگی باتی رہ جائے گی؟ صحابہ کرام رضی الله عنم نے فرمایا الیے شخص پر کسی قسم کی محندگی باتی نہیں رہ سکتی۔ آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: اس طرح پانچوں باتی نہیں رہ سکتی۔ آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: اس طرح پانچوں

نمازوں کی مثال ہے جس سے اللہ تعالی محاف کرتے رہتے ہیں۔ (۱)
(۵) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہمارے اور ان (کافروں) کے

درمیان حد فاصل نماز ہے جو ترک کرے گا وہ کافر ہے. (۲)

(۸) اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کسی مسلمان شخص اور کفر و
شرک کے درمیان فرق کرنے والی چیز نماز ہے یعنی جو بھی اسے
چھوڑے گا وہ کافر و مشرک ہے. (۳)

#### وضو اور نماز کا طریقه

وضو کا طریقہ: اپنے دونوں بازووں سے کپڑا کمنیوں تک سمیٹ کر(بیمِ اللہ) کھے۔

ا) كلائيوں تك دونوں ہاتھ دھوئيے، كلى كيجيے اور ناك ميں پانی داليے (اليے اور ناك ميں پانی داليے (اليمن مرتب)

ب) مین بار اپنا چهره اور پهر دایال اور بایال بازو کمنیول تک دهوئیے. ج) اپنے بورے سرکا (کانول سمیت) مسح کیجیے.

د) تین بار دایال اوربایال پاؤل شخنول تک دهوئیه.

رب ین بررین رربین پرت رب ساری وغیرہ کی وجہ سے استعمال نہ کرسکیں ہو اس حالت میں تیم کرلیں جس کا طریقہ یہ ہے کہ اپنے دونوں ہاتھ زمین پر مارکر اپنے چرے اور متھیاوں پر چھیریں چھر نماز پرطھے۔

<sup>(</sup>۱) کاری مسلم (۲) احد وغیره صحح (۳) مسلم

### نمازكا طريقه

## "صح کی نماز" (نماز فجر)

مبح کی دو رکعتیں فرض ہیں جن کی دل میں نیت کریں ۱) قبلہ رخ کھڑے ہوکر اپنے دونوں ہاتھ کانوں تک اٹھائیے اور (اللہ اکبر) کمیے.

ب) دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ پر سنے کے اوپر رکھے اور پہ دعا پڑھے ، شبختانک اَللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ ، وَنَبَارَكَ اَسْمُكَ وَنَعَالَ اَحَدُكَ ، وَنَبَارَكَ اَسْمُكَ وَنَعَالَ حَدُك ، وَلَا إِلَهُ عَبْرِك ،

ترجمہ: پاک ہے تو اے اللہ ساتھ تیری تعریف کے اور برکت والا ہے نام تیرا اور بلند ہے ثان تیری اور نہیں ہے کوئی معبود سوائے تیرے.
یا پھر یہ دعا پڑھے:۔ (اضافه از مترجم)

اللَّهُمَّ بَاعِدُ بَيْنِي وَ بَيْنَ خَطَايَايَ كُمَا بَاعَدُتَ بَيْنَ الْمُشْرِقِ وَ الْمَشْرِقِ وَ الْمَشْرِقِ الْمَغْرِبِ اَللَّهُمَّ نَقِيْنِ مِنَّ الْخَطَايَا كُمَا يُنَقَّىٰ الْآوَبُ الْأَبْيَضُ مِنَّ الدَّنَسِ، اَللَّهُمَّ اغْسِلُ خَطَايَايَ بِالْمَاءِ وَالثَّلُجَ وَالْبَرَدِ.

ترجمہ: یا الله میرے اور میرے عناہوں کے درمیان اتنا فاصلہ پیدا کردے جس طرح تو نے مشرق و مغرب کو دور کیا، مجھے عناہوں سے اس طرح پاک کردے جس طرح سفید کیرا میل سے صاف ہوتا ہے، یا الله میرے عناہ پانی، برف اور اولوں سے دھودے.

إِيهِ رَعَا يُرْفِطِ:
اللَّهُمْ آنْتَ الْملكُ لَا الله إِلاَّ آنْتَ أَنْتَ رَبِيٍّ وَ أَنَا عَبُدُكَ ظُلَمُتُ
اللَّهُمْ آنْتَ الْملكُ لَا الله إِلاَّ أَنْتَ أَنْتُ رَبِيٍّ وَ أَنَا عَبُدُكَ ظُلَمُتُ
اللَّهُمْ الْفُونِي وَاعْتَرَفْتُ بِلَنْبِي فَاغْفِرُلِي كُنُونِي جَمِيْعًا إِنَّهُ لَاَ
يَغْفِرُ الذَّنُوبِ إِلَّا أَنْتَ.

ترجمہ: یا اللہ تو ہی بادشاہ ہے تیرے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں تو میرا پروردگار اور میں تیرا بندہ ہوں. میں نے اپنے اوپر ظلم کیا ہے اور اپنے مناہوں کا اعتراف کرتا ہوں. تو میرے سبھی محال معاف کردے ہے شک تیرے سوا کوئی کناہ معاف کرنے والا نہیں ہے.

یا ہمرید دعا برطھے:-

اللَّهُمَّ الْهَدِنِيُ لِأَحْسَنِ الْأَخْلَاقِ لَا يَهْدِيُ لِأَحْسَنِهَا إِلَّا أَنْتَ وَ أَصْرِفُ عَنِيٍّ سَيِّنْهَا لَا يَصُرِفُ عَيِّىُ سَيِّنْهَا إِلَّا أَنْتَ.

ترجمہ: یا اللہ مجھے اچھے احلاق کی تونیق دے تیرے سوا اچھے احلاق کی تونیق دیے احلاق سے مخوط رکھ

تیرے سوا اس سے محفوظ کرنے والا کوئی نہیں. پممر آہستہ سے: (اَعُودُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْم)

پناہ مأگلتا ہوں اللہ تعالیٰ کی شیطان مردود سے

(بسُمِ اللّهِ الرَّحُمِنِ الرَّحِيْمِ)

ترجمہ: (پر طفتا ہول میں اللہ کے نام سے جو بہت مریان اور رخم کرنے والا ہے) پر محر سورہ الفاتحہ پر طبے

آلجُمُدُ يَسْورَبُ الْعَالَمَيْ \* الرّ عَمْنِ الرَّحِيْمِ \* مَالِكِ يَوْمِ الدّينِ \* إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتِعِيْنُ \* إِهْدِنَا الصرَّاطَ الْسُتِقِيمَ \* صِرَّاطَ الَّذِيْنَ الْعَمْتَ عَلَيْهِمْ \* عَبْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينِ \* آمِيْنِ الْعَمْتَ عَلَيْهِمْ \* عَبْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينِ \* آمِيْنِ الرَّحِمِهِ: تمام تعريفيں جمانوں كے رب كے ليے ہيں جو بہت مهران اور رحم كرنے والا ہے۔ قيامت كے ون كا مالك ہے يا الله! ہم تيرى ہى عبادت كرتے اور تجھ سے ہى مدد مائلتے ہيں جميں سيدها راستہ وادت كرتے ان لوگوں كا راستہ جن پر تو نے انعام كيا نہ كہ ان لوگوں كا راستہ جن پر تو نے انعام كيا نہ كہ ان لوگوں كا راستہ جن پر تو لوگ مراہ ہوئے (ہمارى اس وعا راستہ جن پر قبول فرما)

پهرسوره أنحلاص يا اس كے علاوہ جو قرآن ميں پرطعنا آسان ہو پرطھيے.
بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ \* اللهُ الصَّمَدُ \*

. أَنْ يَكِذْ وَلَمْ يُولَذْ \* وَلَمْ يَكُنْ لَكُ كُفُواً أَحَدْ \*

ترجمہ: کمہ دو اے پیغمبر کہ وہ اللہ ایک ہے، اللہ بے نیاز ہے اس نے کسی کو جنم نہیں دیا اور نہ وہ کسی سے جنم دیا گیا ہے، اور کوئی اس کے برابر نہیں.

ا) اس کے بعد دونوں ہاتھ (کانوں تک) اٹھاتے ہوئے (اللہ آگبر) کھئے اور رکوع کیجے دونوں ہاتھ کھٹنوں پر رکھیے اور تین بار:

(سُبُحَانَ رَبِي الْعَظِيمُ) رِرْهِي.

ترجمه: یاک ہے میرا برای عظمت والا رب

ب) بهر اپنا سر المحائي اور ہاتھ كانوں تك المحاتے ہوئے پرطھے:

« سَمِعُ اللهُ لِلُ حَمِدَه ، اللَّهُمّ رَبّنا لَكَ الْحَمْدُ » .

ترجمہ: سن لیا اللہ نے اسے جس نے اس کی تعربیف کی اے اللہ ممارے رب سب تعربینیں تیرے لیے ہیں تعربینیں بہت زیادہ پاکیزہ اور بابرکت.

د) آلله اکبر کمه کر سجده کریں اور دونوں محصیلیاں، محصینے، پیشانی، ناک اور دونوں پاؤں کی انگلیاں اس طرح سے زمین پر رکھیے که ان کا رخ قبله کی طرف ہو اور کمنیاں زمین سے بلند رکھیے اور حمین بارید دعا پڑھیے: (منبکان ربّی الاعلیٰ)

ترجمہ: پاک ہے میرا بزرگ و برتر رب.

ھ) (الله اكبر) كمتے ہوئے سجدہ سے سر المھائيے اور دونوں ہاتھ مھٹنوں يا رانوں ير ركھ كر كہيے:

، رَبِّ اغْفِرُ رِلِي وَارْحَمْنِيُ وَاهْدِنِيُ وَعَافِنِيُ وَارْزُقُنِي ۗ »

ترجمہ: یا رب مجھے معاف کردے مجھ پر رحم فرما، مجھے ہدایت دے عافیت اور روزی عطا کر.

و) دوبارہ اللہ اکبر کہتے ہوئے پہلے کی مانند سجدہ کریں اور تین بار (سُنبُحَانَ رَبِیّ اَلاَعُللی) کہیں، تین مرتبہ سے زیادہ بھی کہہ سکتے ہیں (یعنی طاق اعداد میں). ز) اس دوسرے سجدہ سے سر اٹھائیے اور بائیں ٹانگ پر بیٹھ جائیے جبکہ دائیں پاؤں کی انگلیاں سیدھی کھڑی ہوں. اس حالت کو جلسہ استراحت کہتے ہیں.

دوسری ر کعت: ا) پھر آپ دوسری رکعت کے لیے کھڑے ہوکر (اُعُودُ بِا اللهِ مِنَ الشَّيطَانِ الرَّجِيْمِ) اور (بِسُمِ اللهِ الرُّحِمْنِ الرَّحِيْمِ) اور سوره فاتحه پڑھنے کے بعد کوئی چھوٹی سورت یا جو کچھ قرآن میں میسر ہو پڑھیں۔ ب) پھر جیے آپ کو بتایا گیا اس طرح رکوع اور سجدہ کیجے دوسرے سجدہ کے بعد بیٹھ جائیں اور دائیں ہاتھ کی انگلیاں اکٹھی کرتے بوئے گھٹنے پر رکھیے اور انگلی شہادت کو اٹھاتے ہوئے یہ دعا پڑھیے: « التَّحِيَّاتُ لِلهِ ، وَالصَّلُواتُ وَالطَّلِّبَاتُ \* ٱلسَّلامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ ۚ وَرَحُمَٰةً ۚ اللهِ ۚ وَبَرَكَاتُهُ ، ۚ السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعِلَى عِبَادِ اللهِ الطُّمَّالِخِيْنَ \* أَشْهَدُ أَنْ كُلَّ إِلٰهَ إِلَّا اللهُ ، وَأَشْهَدُ أَنَّ تَحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ \* اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلِيْ إِبْرَاهِيْمَ وَعَلِيْ آلِ إِبْرَاهِيْمُ \* إِنَّكَ حَمِيْدٌ عَجِيْدٌ \*

اللَّهُمُّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللَّهُمُّ بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَاللَّهُمُّ بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَ اللَّهُمُّ بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَ اللَّهُمُّ بَابُرَاهِيْمَ \* إِنَّكَ جَمِيْدُ فَيَعَدُ \* ، .

ترجمہ: سب حمد و شاء دعائیں اور پاکیزہ چیزیں اللہ ہی کے لیے ہیں۔ اے نبی آپ پر سلام ہو اور اللہ کی رحمت اور برکت نازل ہو، سلام ہو ہم پر اور اللہ کے نیک بندوں پر، میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے

سوا کوئی معبود برحق نہیں اور گواہی دیتا ہوں کہ محمد ملی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں.

یا اللہ رحمت نازل فرما محمد اور آل محمد پر جیسے کہ تو نے رحمت نازل کی ابراہیم اور آل ابراہیم پر، بے شک تو قابل تعریف اور عظمت والا ہے یا اللہ برکت نازل فرما محمد اور آل محمد پر جیسے تو نظمت والا ہے یا اللہ برکت نازل فرمائی ابراہیم اور آل ابراہیم پر بے شک تو قابل تعریف اور عظمت والا ہے۔

ج) پکھر یہ دعا پڑھے: اللَّهُمَّ إِنِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ عَذَابِ جَهَّمْ وَمِنْ عَذَابِ جَهَّمْ وَمِنْ عَذَابِ الْمَهُمْ وَمِنْ اللَّهُمْ إِنِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ فِشُهُ الْمُسَيْحِ اللَّهُ عَلَابِ الْمَهُمْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ مِن تَيرى پناه مَائكتا ہوں جمنم كے عذاب سے اور تيرى پناه چاہتا ہوں قبر كے عذاب سے اور زندگى كى آزمائش اور مسح دجال كے فتنہ ہے.

و) به مر واليس اور باليس طرف جمره به ميرت بوك سلام كهي (السَّلَامُ عَلَيْكُمُ وَ رَحْمَةُ اللهِ)

"سلامتی ہو تمہارے اوپر اور اللہ کی رحمتیں ہوں.

نماز سے سلام پکھیرنے کے بعد درج ذیل ذکر کرنا سنت ہے: ہین بار

(اًسْتَغْفِرُ الله) كمنا اورب دعا برهمنا: اللهُمَّ اَنْتَ السَّلَامُ تَبَارَكْتَ يَا ذَالُجَلَالِ وَالْاكْرَامِ. اللَّهُمَّ اَنْتَ السَّلَامُ وَمِنْكَ السَّلَامُ تَبَارَكْتَ يَا ذَالُجَلَالِ وَالْاكْرَامِ.

اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا اَعُطَيْتَ وَلَا مُعَطِيَ لِمَا مَنَعُتَ وَلَا يَنْفَعُ ذَاالُجَدِّ مِنْكَ اَلْجَدِّ مِنْكَ الْجَدِّ. لَا إِلٰهُ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَيُحِينَ وَيُمِيْتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَنِي قَدِيْرٌ ه

ترجمہ: اے اللہ تو سلام ہے، اور تیری ہی جانب سے سلامتی ہے تو برکت والا ہے، مرتبے اور عزت والا ہے اے میرے رب تو میری امداد کر اپنے ذکر و شکر اور اپنی خلوص عبادت پر، اے اللہ جو تو دے اس کو روکنے والا کوئی نہیں اور جو تو روک لے اس کو کوئی رہنے والا نہیں، اور نہیں نفع پہنچا سکتی مال دار کو تیرے عذاب سے اس کی مالداری، نہیں کوئی معبود مگر وہ آئیلا اللہ جس کا کوئی شریک نہیں اس کی مالداری، نہیں کوئی معبود مگر وہ آئیلا اللہ جس کا کوئی شریک نہیں اس کی مالداری، نہیں کوئی معبود مگر وہ آئیلا اللہ جس کا کوئی شریک میں اس کے لیے ہے ملک اور تعریف اور وہ ہر چیز پر قادر ہے اور میں مرتبہ (اللہ آئیر)

اللهُ لَآالهُ الاَهُوا الْمُوا الْمَنْ الْقَيُّومُوْ لَا تَانْفُنُ وْسِنَةٌ وَلاَنُومُ لَهُ مَا فِي السَّهُ وَمَا فِي اللهُ لَآالهُ اللهُ لَآالهُ اللهُ لَآلا فِي اللهُ لَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ الل

ترجمہ: اللہ وہ ہے کہ اُس کے علاوہ بندگی کے لائق کوئی نہیں مگر وہی اللہ جو ہمیشہ زندہ رہے گا سب کا تھامنے والا ہے. اس کو نیند اور اونکھ نہیں آتی اس کا ہے جو کچھ آسمانوں اور زمین میں ہے، کون ہے جو سفارش کرے گر اس کی اجازت ہے، وہ جانتا ہے جو محلوق کے آگے اور اس کے علم سے کچھ بھی وہ لوگ گھیر نہیں سکتے گر جو کچھ وہ چاہتا ہے، اس کی کری آسمانوں اور زمین کو گھیرے ہوئے ہے اور دونوں کی حفاظت اس کو تھکاتی نہیں اور وہی سب سے بلند اور سب سے برط ہے۔

اس کے بعد سورہ اخلاص، سورہ الفلق اور سورت الناس پرطھے، اگر فجریا مغرب کی نماز ہو تو ان سور تول کو جمین مرتبہ دہرایا جائے. بیہ سبھی ذکر ہر شخص انفرادی طور پر کرے جمیما کہ نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنم کی سنت ہے۔ اضافہ از مترجم

## نماز کی رکعتوں کی تعداد کا نقشہ

| بعدكيسنتين       | فرض | فرض بهامنين  | نمازیں |
|------------------|-----|--------------|--------|
| _                | ۲   | ۲            | 3.     |
| r                | ۴   | r+r          | لمظهر  |
| _                | ۴   | 7+7          | عفر    |
| ۲                | سو  | ۲            | مغرب   |
| 77 7+7           | ٣   | Y            | عين ر  |
| ۲ کوچی ا۲+۲مبحری | ۲   | ٢ تجيةالمسجد | .جمعہ  |

### نماز کے مسائل

- (۱) پہلی سنتوں سے مراد وہ سنتیں ہیں جو فرض سے پہلے پڑھی جاتی ہیں اور بعد کی سنتوں سے مراد وہ سنتیں ہیں جو فرض کے بعد پڑھی جاتی ہیں.
- ٠٠٠٠ ماز اطمينان اور سكون سے پراهيں، سجده كى جگه پر نگاه ركھيں اور ادھر ادھر مت ديكھيں.
- (٣) جب امام بلند آواز سے قراء ت نه کرے تو تم قراء ت کرو لیکن جب وہ بلند آواز سے قراء ت کرے تو ، کھر امام کی خاموشی کے دوران صرف سور ہ فاتحہ پڑھو.
- (۴) جمعہ کی فرض نماز دو رکعت ہے جو مسجد میں نطبہ کے بعد پردھی جاتی ہیں.
- (۵) مغرب کے مین فرض ہیں: جیبے آپ نے فجر کی دو رکعت اواکی کھیں ایسے ہی دو رکعت اواکی کھیں ایسے ہی دو رکعت اواکی ہوجائیں تو (اللہ اکبر) کہ کر سلام پھیرے بغیر، کندھوں کے برابر ہاتھ اکھاتے ہوئے میسری رکعت کے لیے کھڑے ہوجائیں میسری رکعت میں صرف سورہ فاتحہ پڑھیے اور پھر پہلے کی طرح باتی رکعت

مكمل كرك دائيس بائيس سلام كميروس.

(۱) ظمر، عصر اور عشاء کی نماز کے چار فرض ہیں جیسے آپ نے مبح کی نماز اداکی تھی اس طرح دو رکعت پڑھ کر التحیات پڑھے اور بغیر سلام بھیرے تیسری اور بھر چوتھی رکعت کے لیے گھڑے ہوجائیں اور ان دو رکعت میں صرف سورہ فاتحہ پڑھیے، باتی نماز پہلے کی مائند مکمل کرے دائیں بائیں سلام بھیردیں.

(4) وترکی تنین (۱) رکعت ہیں. دو رکعت پڑھ کر سلام پکھیر دیں اور پھر تمیسری رکعت علیحدہ پڑھیں اور بہتریہ ہے کہ آپ تمیسری (۱) رکعت میں رکوع سے پہلے یا بعد میں دونوں ہاتھ اٹھائے ہوئے یہ دعا پڑھیں ﴿ اللَّهُمَّ اهْدِنِي فِيْمَنُ هَدَيْتَ ، وَعَافِنِي فِيْمَنُ عَافَيْتَ ، وَتَوَلَّنِيۡ رِفِيۡمُنۡ تِوَلَّيۡتَ ، وَبَارِكُ رِبيۡ رِفيۡمَا أَغۡطَيْتِ ، وَقِنيۡ شَرَّ مَا قَضَّيْتَ ، فَإِنَّكَ تَقْضِيُ وَلَا يُقْضَلَى عَلَيْكَ وَإِنَّهُ لَا يَذَلِّكُ مَنْ وَالَيْتَ ، وَلَا يَعِزُ مَنُ عَادَيْتَ ، تَبَارَكُتَ رَبَّنَا وَتَعَالَيْتَ ، وَالْمُتَ ، وَلَا يَعِزُ مَنْ عَادَيْتَ ، تَبَارَكُتَ رَبَّنَا وَتَعَالَيْتَ ، ترجمہ: یا اللہ مجھے ہدایت دے ان لوگوں کے ساتھ جنہیں تو نے ہدایت دی اور مجھے عافیت عطا کر ان لوگوں کے ساتھ جنس تونے عافیت دی اور مجھے دوست بنالے ان میں جنسی تو نے دوست بنایا اور جو نعمت تونے مجھے عطاکی ہے اس میں برکت دے اور جس شرکا (١) وتر تين كے علاوہ ايك، يانج، سات، نو، اور مميارہ رمحت بھى اوا كئے جاسكتے ہيں

ا على تقصيلات كتب احاديث من ديكھئيے. (٢) الدداؤد، صحيح سند

تون فیصلہ کیا ہے مجھے اس سے محفوظ رکھ، کیونکہ تو ہی فیصلہ کرتا اور تیرے اوپر کسی کا فیصلہ نہیں چلتا، جے تو نے دوست بنالیا اسے کوئی رسوا کرنے والا نہیں اور جے تو دشمن بنالے اسے کوئی عزت دینے والا نہیں بابر کت ہے تو اس ہمارے رب اور برتر ہے (ابداود) دینے والا نہیں بابر کت ہے تو اے ہمارے رب اور برتر ہے دابداود) (۸) اگر آپ مسجد میں آتے ہیں اور امام کو رکوع کی حالت میں باتے ہیں تو گھڑے ہوکر تکبیر کھیے اور امام کے ساتھ رکوع میں مل جائے۔ اگر امام کے سر اٹھالیا ہے تو بھر آپ کی سے اگر امام نے سر اٹھالیا ہے تو بھر آپ کی سے رکعت ہوگئی لیکن اگر امام نے سر اٹھالیا ہے تو بھر آپ کی سے رکعت شمار نہیں ہوگی.

(9) اگر امام سے تمہاری ایک یا ایک سے زیادہ رکعت چھوٹ جائیں تو چھر بھی امام کے ساتھ نماز کے آخر تک متابعت کرو اور جب امام سلام چھیرے تو آپ اس کے ساتھ سلام چھیرے بغیر باتی رکعتوں کو پورا کرنے کے لیے کھڑے ہوجائیں.

(۱۰) نماز جلدی اور تیزی سے مت پڑھیے کیونکہ اس سے نماز باطل ہوجاتی ہے۔ رسول اللہ علی وسلم نے ایک آدمی کو دیکھا جو نماز جلدی سے پڑھ رہا تھا تو آپ نے اسے حکم دیا کہ لوٹ کر دوبارہ نماز پڑھو کیونکہ تمہاری نماز نہیں ہوئی حتی کہ اس نے تین بار ایسا کیا اور چھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے گزارش کی کہ اے اللہ کے اور چھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے گزارش کی کہ اے اللہ کے

رسول مجھے نماز پر بھنا سکھا دیجے تو آپ نے فرمایا: اس طرح سے
رکوع کرو کہ تم مطمئن ہوجاؤ ہم اکھو اور سیدھے کھڑے ہوجاؤ
پھر مطمئن ہوکر سجدہ کرو ہم سر اٹھاؤ اور مطمئن ہوکر بیٹھ جاؤ. (۱)
(۱۱) اگر تم سے نماز کے واجبات میں سے کوئی واجب ملا تشمد
چھوٹ جائے یا رکعتوں کی تعداد میں شک ہوجائے تو تھوڑی رکعتیں
شمار کرکے نماز مکمل کرو اور سلام پھیرنے سے پہلے دو سجدے کرو
جے سجدہ سہو کہتے ہیں.

(۱۲) نماز میں زیادہ حرکت نہ کرو کیونکہ یہ نماز کے خشوع و خضوع کے منافی ہے بلکہ ممکن ہے کہ زیادہ اور بلاضرورت حرکت نماز کے ضائع ہونے کا سبب بن جائے.

(۱۳) عشاء کی نماز کا وقت آدھی رات کو ختم ہوجاتا ہے جبکہ وتر کی نماز کا وقت فجر طلوع ہونے تک باقی رہتا ہے.

<sup>(</sup>۱) متعق عليه

### نمازے متعلق احادیث

(۱) رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: جو شخص فجر کی نماز باجماعت ادا کرنے کے بعد سورج طلوع ہونے تک بیٹھا الله کا ذکر کرتا رہنا ہے اور پھر دو رکعت نماز پر استا ہے تو اسے مکمل حج اور عمرہ کا ثواب ملتا ہے (۱)

(۲) آپ ملی اللہ علیہ و علم نے فرمایا: جس شخص کی فرض نماز میں کی رہ گئی تو اس کی ہے کی اس کی نفلی نماز سے پوری کردی جائے گی. (۳) کی اکرم صلی اللہ علیہ و علم نے فرمایا: جو شخص ظرکی نماز سے پہلے چار اور بعد میں چار رکعتیں پرطعتا ہے اللہ تعالیٰ اسے جہنم کی آگ پر حرام کردیتا ہے (۳)

(٣) آپ نے فرمایا: ایے نماز پڑھو جیے تم مجھے نماز پڑھتے ویکھتے ہو (٩)

(۵) جب تم میں سے کوئی معجد میں داخل ہو تو بیٹھنے سے پہلے دو رکعت پڑھ کے جنمیں (تحیة المعجد) کما جاتا ہے.

<sup>(</sup>۱) ترمذی، صحیح (۲) طبرانی صحیح (۳) ترمذی، صحیح (۲) پیاری (۵) بیاری

- (٢) قبرول پر مت بینطو اور نه ان کی طرف رخ کرکے نماز پرمو (۱)
- (2) جب جماعت کھڑی ہوجائے تو پھر فرض نماز کے سوا کوئی نماز نہیں ہوتی (۲)
- (۸) مجھے حکم ملا ہے کہ کوئی کپرے نہ سمیٹوں (مسلم) امام نودی فرماتے ہیں ممانعت اس بات کی ہے کہ نماز کی حالت میں آستین وغیرہ سمیٹی ہوئی ہو.
- (۹) اپنی صفیں سیدھی کرلو اور ساتھ مل جاؤ، حضرت انس فرماتے ہیں ہم ایک دوسرے کے کندھے سے کندھا اور پاؤں سے پاؤں ملایا کرتے تھے (۳)
- (۱۰) جب نماز کھڑی ہوجائے تو پھر دوڑتے ہوئے نہ آؤ بلکہ نماز کی طرف آتے ہوئے نہ آؤ بلکہ نماز کی طرف آتے ہوئے تم پر سکون ہو. اور نماز کا جو حصہ تمہیں مل جائے وہ امام کے ساتھ پڑھ لو باقی حصہ بعد میں پورا کرلو. (۳)
- (۱۱) پورے اطمینان سے رکوع کرد پھر اکھو اور سیدھے کھرے ہوا کہ ہمر پورے اطمینان سے سجدہ کرد. (۵)
- (۱۲) جب سجده کرو تو اپنے ہاتھ زمین پر رکھ کر کمنیاں اٹھائے رکمو (۱)
  - (۱۳) نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: میں تمہارا امام ہوں

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲) مسلم (۳) کاری (۳) کاری و مسلم (۵) کاری (۱) مسلم

چنانچہ رکوع یا سجدہ کرتے ہوئے مجھ سے سبقت نہ کرد (۱) (۱۴) قیامت کے روز ہر شخص کا سب سے پہلے نماز کا حساب ہوگا اگر نماز صحیح ہوئی تو تمام اعمال صحیح ہوجائیں گے اگر وہی فاسد ہوئی تو تمام اعمال (ضائع) فاسد ہوجائیں گے (۲)

"نماز جمعه اور جماعت کی فرضیت"

نماز جعہ اور باجاعت نماز کی اوائیگی درج نیل دلیلوں سے مردول پر واجب ہے۔

(1) ارشاد باری تعالیٰ ہے:

هِ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواَ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِنْ يَومِ الجُّمُعَةِ ، فَاسْعُوا إِلَىٰ ذِكْرِ اللهِ ، وَذَرُوا البَيْعَ ، ذَٰلِكُمُ خَيْرٌ للهِ ، وَذَرُوا البَيْعَ ، ذَٰلِكُمُ خَيْرٌ للهِ ، وَذَرُوا البَيْعَ ، ذَٰلِكُمُ خَيْرٌ للهُ ، وَلَا البَيْعَ ، ذَٰلِكُمُ اللهُونَ ﴾ . وسورة الجمعة،

ترجمہ: اے ایمان والو جب جمعہ کے روز نماز کے لیے آذان دی جائے تو اللہ کی یاد (نماز) کی طرف دوڑد اور خرید و فروخت (دنیا کے کام) چھوڑ دو یہ تمہارے لیے بہترہے اگر تم جانتے ہو.

(۲) رسول الله على الله عليه وعلم في فرمايا: جو شخص عين جمع غفلت اور سستى سے چھوڑ ديتا ہے الله تعالىٰ اس كے دل پر (كمرابى)

<sup>(1)</sup> مسلم (r) طبرانی، صحیح

کی مرنگادیتے ہیں (۱)

(۳) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں نے ارادہ کیا کہ اپنے جوانوں کو لکڑیاں اکٹھی کرنے کا حکم دول پھر میں ان لوگوں کے پاس جاؤں جو بغیر کسی عذر کے اپنے تھروں میں نماز پڑھتے ہیں اور انہیں کوئی بہاری نہیں ہے تو ان کے تھروں کو جلادوں. (۲)

(٣) آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں: جو شخص آذان سننے کے باوجود نماز کے لیے مسجد میں نہیں آتا تو (بیاری یاڈر جیسے) عذر کے بغیر اس کی نماز نہیں ہوتی. (r)

(۵) رسول الله صلی الله علیه وسلم کے پاس ایک نابینا آدی آیا اور کما:
اے الله کے رسول مجھے کوئی مسجد میں لانے والا نہیں، چنانچہ وہ
رسول الله صلی الله علیه وسلم سے گھر میں نماز پڑھنے کی اجازت
طلب کرتا ہے تو آپ اسے اجازت دے دیتے ہیں، جب چلنے لگتا
ہے تو آپ دریافت کرتے ہیں کہ کیا تم آذان کی آواز سنتے ہو تو
اس نے جواب دیا جی ہاں! آپ نے فرمایا تو ہمر تمسیں مسجد میں
نماز کے لیے آنا ہوگا (۵)

(٢) حضرت عبدالله بن مسعود رضي الله عنه فرماتے ہيں: جو شخص

<sup>(</sup>۱) احد صحیح (۲) مسلم (۳) این ماجه (۳) مسلم

چاہتا ہو کہ وہ کل روز قیامت اللہ تعالیٰ سے حالت اسلام میں ملے تو اسے چاہتا ہو کہ جب بھی پانچوں نمازوں کے لیے منادی ہو تو ان کی باجاعت پابندی کرے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے تممارے نبی کو ہدایت کے راستے بتائے ہیں اور نمازوں کی باجاعت ادائیگی انہیں ہدایت یافتہ طریقوں میں سے ہے۔ اگر تم بھی پیچھے رہنے والے کی ماتند کھر میں نماز پرسمنا شروع کردو تو اپنے نبی کی سنت کو چھوڑ دوگے۔ اور جب اپنے نبی کی سنت چھوڑدوگے تو عمراہ ہوجاؤگے اور ہم دیکھا کرتے تھے اپنے نبی کی سنت چھوڑدوگے تو عمراہ ہوجاؤگے اور ہم دیکھا کرتے تھے کہ معلوم شدہ منافق کے سواکوئی دوسرا آدی جماعت سے پیچھے نہیں رہتا تھا اگر جہاسی کو (بیماری کی وجہ سے) دو آدمیوں کا سمارا لے کر رہتا تھا اگر جہاسی کو (بیماری کی وجہ سے) دو آدمیوں کا سمارا لے کر بی کیوں نہ آنا پڑتا یماں تک کہ اس کو صف میں کھڑا کردیا جاتا۔ (۱)

(۱) سلم



## نماز جمعه اور جماعت کی فضیلت

(۱) نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: جو شخص غسل کرکے جمعہ كے ليے آتا ہے اور حسب مقدور نفل يراستا ہے، بھر امام كے فارغ ہونے تک اس کا خطبہ خاموثی سے سنتا ہے اور امام کے ساتھ جمعہ کی نماز ادا کرتا ہے تو اس کے اس جمعہ سے دوسرے جمعے تک کے سناہ معاف کردیے جاتے ہیں اور تین دن کے مزید بھی (مسلم) (٢) آب صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: جو شخص عشاء کی نماز باجماعت ادا كرتا ہے اليے ہے جيے اس نے آدھى رات قيام كيا ہو، اور جو شخص فجر کی نماز بھی باجماعت پر مھتا ہے ایسے ہے جیسے اس نے ساری رات قیام کیا ہو (مسلم) (r) اور آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: باجاعت نماز اکیلے نماز کی نسبت ستائمیں گنا زیادہ بہتر ہے (بخاری و مسلم) (م) اور آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: جو شخص غسل جنابت کی طرح غسل کرتا ہے اور پہلی گھڑی میں منجد آتا ہے وہ ایے ہے جیے اس نے اونٹ کی قربانی دی ہو اور جو شخص دوسری گھڑی میں آتا ہے ایے ہے جیے کہ اس نے گائے کی قربانی دی ہو، اور جو میسری گھڑی میں آتا ہے ایسے ہے جیسے اس نے سینگوں والے مینڈھے کی قربانی دی ہو، اورجو چو تھی گھڑی میں آئے ایسے ہے جیسے اس نے مرغی قربان کی ہو اور پانچویں گھڑی میں آنے والے کو انڈے کی قربانی کا ثواب ملتا ہے۔ بھر جب امام خطبہ کے لیے آجائے تو ثواب لکھنے والے فرشتے خطبہ سننے کے لیے بیٹھ جاتے ہیں۔ آجائے تو ثواب لکھنے والے فرشتے خطبہ سننے کے لیے بیٹھ جاتے ہیں۔ (مسلم)

## "جمعہ کی نماز اور اس کے آداب"

- (۱) میں جمعہ کے روز غسل کرتا، ناخن اتارتا، خوشبو نگاتا اور وضو کے بعد صاف ستھرے کیڑے پہنتا ہوں.
- (۲) کچا پیاز اور کسن نهیں کھاتا اور نه ہی سگریٹ پیتا ہوں، اور مواک سے اپنے دانت صاف کرتا ہوں.
- (٣) رسول الله صلی الله علیه وسلم کے حکم کی بجاآوری کرتے ہوئے مسجد میں داخل ہوکر دو رکعت تحیة المسجد پرطعتا ہوں اگر چ امام خطب دے رہا ہو کیونکہ آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: جو کوئی خطب کے دوران مسجد میں آئے تو ہلکی سی دو رکعت پراھ لے (بخاری و مسلم)
  - (r) بغیر کوئی بات کیے امام کا خطبہ سننے کے لیے بیٹھ جاتا ہوں.

- (۵) نماز جمعہ کے بعد مسجد میں چار یا تھر میں دو سنت پڑھتا ہوں اور یمی بہتر ہے.
- (۱) امام کے پیچھے ول سے نیت کرتے ہوئے جمعہ کے دو فرض اوا کرتا ہوں.
- (2) اس دن میں نبی اکرم صلی الله علیه وسلم پر باقی دنوں کی نسبت زیادہ درود و سلام پر هنتا ہوں.
- (۸) جمعہ کے روز زیادہ سے زیادہ دعا کرتا ہوں کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جمعہ کے دن آیک ایسی گھڑی ہوتی ہے کہ جو مسلمان بھی اپنے لیے اللہ سے اس وقت کوئی بھلائی مانگتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے وہ عنایت فرماتا ہے۔ (بخاری و مسلم)

## بیار کے لیے نماز کی فرضیت

براور مسلم! بیماری کی حالت میں بھی نماز مت چھوڑئے کیونکہ اس حالت میں بھی آپ پر نماز فرض ہے اسی طرح اللہ تعالیٰ نے مجاہدین کے لیے جنگ کے دوران بھی نماز پر بھنا فرض کی ہے۔ اور آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ بیمار شخص کے لیے نماز دلی سکون کا باعث بنتی ہے جو اسے جلد شفایاب ہونے میں مدد ویتا ہے۔ باعث بنتی ہے جو اسے جلد شفایاب ہونے میں مدد ویتا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: (واَسْتَعِینُوا بالصَّبْر والصّلوة)

اور مدد حاصل کرو مبر اور نماز قائم کرنے ہے۔
اور رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے: اے بلال نماز کے
لیے اقامت کمو تاکہ ہم نماز قائم کرکے سکون حاصل کرسکیں (۱)
بیمار شخص بجائے اس کے کہ وہ نماز ترک کرکے نافرمان ہوکر فوت
ہو بلکہ چاہیے کہ وہ نماز اوا کرتا ہوا دنیا سے رخصت ہو اور اللہ تعالیٰ
نے بیمار کے لیے پانی استعمال نہ کرنے کی صورت میں تیم کرنے کی
جو آسانی کی ہے وہ اس لیے کہ کمیں پانی نہ استعمال کرسکنے پر وہ نماز

نه چھوڑ بیٹے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:
﴿ وَإِنْ كُنتُم مَّرضَى أَو عَلَىٰ سَفَرِ أَو جَآهَ أَحَدُ
مِنكُمْ مِّنَ الغَائِطِ أَو لَامَسُتُمُ النِّسَآهَ فَلَمْ يَجِدُوا مَآهَ فَتَيمُمُوا صَمِيْداً
طِيبًا فَامُسَحُوا بِوُجُوهِكُمُ وأيدِيكُم منهُ مَا يُريدُ الله لِيُجَعَلَ عَلَيكُم
مِنْ حَرَجٍ . وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّركُم ولِيُتُمَّ رَنعُمَتُه عَلَيْكُم لَعَلَّكُمُ
مَنْ حَرَجٍ . وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّركُم ولِيُتُمَّ رَنعُمَتُه عَلَيْكُم لَعَلَّكُمُ
مَنْ حَرَجٍ . وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّركُم ولِيُتُمَّ رَنعُمَتُه عَلَيْكُم لَعَلَّكُمُ
مَنْ حَرَجٍ . وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّركُم ولِيُتُمَّ رَنعُمَتُه عَلَيْكُم لَعَلَّكُمُ
مَنْ حَرَجٍ . وَلَكِن يَرِيدُ لِيُطَهِّركُم ولِيُتُمَّ رَنعُمَتُه عَلَيْكُم لَعَلَّكُمُ
مَن حَرَجٍ . وَلَكِن يَرِيدُ لِيُطَهِّركُم ولِيُتُمْ وَلِيتُهُمْ اللهَ اللهُ الله

ترجمہ: اور اگر تم بیمار ہو یا سفر میں ہو یا تم میں سے کوئی قضائے حاجت کرکے آئے یا عور توں سے صحبت کی ہو اور پانی نہ مل سکے یا استعمال نہ کرسکو تو پاک مٹی سے تیم کرتے ہوئے منہ اور ہاتھوں پر مح کرو اور اللہ تعالیٰ تمہیں کوئی تکلیف نہیں دینا چاہتے بیں بلکہ وہ تمہیں پاک اور تمہارے اوپر اپنا احسان بورا کرنا چاہتے ہیں تاکہ تم شکر گزار بن جاؤ. (سورہ المائدہ)

( ۱) رواہ ابوداود ، علامہ البانی نے اس کی سند حسن قرار دی ہے

# بیار نتخص کی طہارت کا طریقہ

- (۱) بیمار کے لیے ضروری ہے کہ وہ پانی سے طمارت کرے چنانچہ جنابت وغیرہ سے غسل کرے ورنہ وضو کرے.
- (۲) اگر پانی استعمال کرنے سے عاجز ہو یا بیماری برطھنے یا شفایاب

ہونے میں دیر ہونے کا اندیشہ ہو تو ایسی حالت میں تیم کرسکتا ہے۔

(r) کیم کا طریقه کاریه ب که ایک بار اینے دونوں ہاتھوں کو پاکیزہ

زمین پر مارے اور پمر ان سے اپنے چمرے کا اور پمر دونوں ہاتھوں کا ایک دوسرے پر مح کرے.

(۴) اگر بیمار بذات نود طمارت نه کرسکتا ہو تو کوئی دوسرا شخص اسے وضو یا تیم کرواسکتا ہے.

(۵) اگر بیمار کے کسی اعضاء وضو پر زخم ہو اور اسے پانی سے دھو سکتا۔ ہے تو اسے دھولے لیکن اگر پانی سے زخم متاثر ہوتا ہے تو اپنا ہاتھ بھگو کر مسح کرلے لیکن اگر مسح کرنے سے زخم خراب ہوتا ہے تو بھر ان اعضاء وضو کی طرف سے تیم کرلے.

وضاحت:- مثال کے طور پر اگر کسی کے دائیں پاؤں پر زخم ہو تو اسے چائیے کہ باقی اعضاء دھونے کے بعد اگر پاؤں کا وہ حصہ جمال

(۱) اگر اس کے کسی ٹوٹے ہوئے عضو پر پٹی وغیرہ ہو تو دھونے کی بجائے اس پر مسح کرلینا کافی ہوگا، کیونکہ اس حالت میں مسح کرنا دھونے کے قائم مقام ہوگا چنانچہ اس کی طرف سے تیم کرنے کی ضرورت نہیں.

(2) دیوار یا کسی بھی ایسی پاکیزہ چیز پر تیم کرنا جائز ہے جس پر گرد و غبار ہو اور اگر دیوار رمگ (پینٹ) شدہ ہو تو پھر صرف اس وقت

اس پر تیم کرنا جائز ہوگا جب اس پر گرد و غبار ہو ورنہ نہیں.

(A) اگر تیم زمین، دیوار یا کسی گرد آلود چیز پر کرنا ممکن نه ہو تو پھر بیمار شخص اپنے پاس کسی برتن یا کپرے میں مٹی رکھ لے اور اس سے تیم کرے.

(۹) اگر مریض نے ایک نماز کے لیے تیم کیا اور اس کی یہ طہارت دوسری نماز تک باقی رہی تو وہ یہ نماز دوبارہ تیم کئے بغیر پڑھ سکتا ہے کیونکہ جب تک وہ طہارت کسی وجہ سے ختم نہیں کردیتا اس وقت تک اس کی طہارت باقی ہے۔

ملاحظہ: تیم بھی ہر اس چیز سے ختم ہوجاتا ہے جس سے وضو ٹوٹ

جاتا ہے.

(۱۰) مریض کے لیے اپنے جسم سے ہر قسم کی نجاست دور کرنا ضروری ہے لیکن اگر وہ ایسا کرنے پر قادر نہ ہو تو وہ جس حالت میں ہے اس حالت میں نماز پڑھ لے اور نجاست دور ہونے پر اسے نماز دہرانے کی ضرورت نہیں.

(۱۱) بیمار شخص کے لیے ضروری ہے کہ وہ پاکیزہ کیروں میں نماز پرطھ، چنانچہ اگر کیرے ناپاک ہوجاتے ہیں تو انہیں دھونا یا پاکیزہ کیروں سے جنانچہ اگر کیرے ناپاک ہوجاتے ہیں تو انہیں دھونا یا پاکیزہ کیروں سے تبدیل کرنا ضروری ہوگا، لیکن اگر ممکن مذہو تو چھر وہ جس حالت میں ہے اس میں نماز پرطھ لے، پاکیزہ کیرے ملنے پر نماز دہرانے کی ضرورت نہیں.

(۱۲) بیمار کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ پاک جگہ پر نماز پرط سے چنانچہ اگر جگہ ناپاک ہوجاتی ہے تو اسے دھونا، جگہ حبربل کرنا یا پھر اس پر پاک چیز بجھانا ضروری ہوگا، لیکن اگر یہ سبھی کچھ ناممکن ہو تو وہ جیسے بھی ہو نماز پڑھ لے اور بعد میں دہرانے کی ضرورت نہ ہوگی (۱۳) بیمار کے لیے جائز نہیں کہ وہ طہارت نہ کرکنے کی وجہ سے نماز بروقت ادا نہ کرے بلکہ اسے چاہیے کہ حسب استظاعت طہارت کرے اور نماز کو اس کے وقت میں ادا کرے، اور اگر کوشش کے باوجود جم، کپڑے یا جگہ سے نجاست دور نہ کرکا ہو تو کوئی حرج نہیں.

# "بيمار شخص كيے نماز اداكرے ؟"

(۱) بیمار کے لیے ضروری ہے کہ وہ نماز کھڑے ہوکر ادا کرے اگر چپ اسے جھک کر یا دیوار یا لاتھی پر شیک لگا کر ہی کیوں نہ پرطھنا پڑے۔

(۲) لیکن اگر کھڑے ہونے کی طاقت نہ ہو تو بیٹھ کر پڑھ سکتا ہے اور بہتر یہ ہے کہ قیام اور رکوع کی جگہ پر وہ چار زانوں ہوکر بیٹھے۔

(۳) لیکن اگر بیٹھنے کی بھی طاقت نہ ہو تو پھر قبلہ رو ہوکر اپنے پہلو پر لیٹا ہو۔

پہلو پر لیٹے ہوئے نماز پڑھے اور بہتر یہ ہے کہ دائیں پہلو پر لیٹا ہو۔
لیکن اگر قبلہ کی طرف رخ نہ کر سکتا ہو تو پھر وہ جس طرف لیٹا ہو۔
اس طرف نماز پڑھ لے۔ اس کی نماز صحیح ہوگی اور دھرانے کی ضرورت نہیں۔

(٣) اگر پهلو پر بھی نماز پر بھنا ممکن نه ہو تو وہ اپنے پاؤل قبله کے رخ کئے لیٹا ہوا نماز پر بھی سکتا ہے، اور بہتریہ ہے کہ اس کا سر تھوڑا بلند ہو تاکہ قبلہ رو ہو سکے. اور اگر یہ بھی ممکن نه ہو تو پھر وہ جیسے لیٹا ہو والیے ہی نماز بر بھی لیٹا ہو ولیے ہی نماز بر بھی لیٹا ہو ولیے ہی نماز بر بھی کے دھرانے کی ضرورت نه ہوگی.

(۵) بیمار کے لیے بھی رکوع اور سجدہ کرنا ضروری ہے لیکن اگر نہ کرسکتا ہو تو اپنے سر سے اشارہ کرتے ہوئے رکوع و سجدہ کرے چنانچہ سجدہ کرتے ہوئے رکوع کی نسبت سمر زیادہ جھکائے. اور اگر صرف رکوع ہی کرسکتا ہو تو رکوع کرلے اور سجدہ کے لیے سمر سے اشارہ کرلے، اسی طرح اگر صرف سجدہ کرسکتا ہو تو سجدہ کرلے اور رکوع کے لیے سمر سے اشارہ کرلے، اور سجدہ کرنے کے لیے کوئی تکیہ وغیرہ انظانے کی ضرورت نہیں ہے۔

(۲) اگر بیمار شخص رکوع اور سجدہ سرکے اشارہ سے بھی نہ کرسکتا ہو تو پھر ابنی آنکھوں سے اشارہ کرے چنانچہ رکوع کے لیے اشارہ کرتے ہوئے آنکھیں معمولی مقدار میں بند کرے اور سجدہ کے لیے اشارہ کرتے ہوئے رکوع کی نسبت زیادہ بند کرے، بعض بیمار حضرات رکوع اور سجدہ کے لیے انگی سے اشارہ کرتے ہیں حالانکہ اس بات کی مجھے قرآن و حدیث اور علماء کے اقوال سے کوئی دلیل معلوم نہیں ہو کی.

(2) پھر اگر سریا آنکھ سے بھی اشارہ کرنے کی طاقت نہ ہو تو اپنے دل سے نماز پڑھے، چنانچہ تکبیر کے، قراء ت کرے اور اپنے دل سے رکوع، سجدہ، قیام اور بیٹھنے کا ارادہ کرے اور ہر شخص کی جزا اس کی نیت کے مطابق ہے۔

(۸) بیمار کے لیے ہر نماز کو وقت پر ادا کرنا اور اس کے واجبات کو حبب استظاعت بورا کرنا ضروری ہے ، لیکن اگر اس کے لیے ہر نماز

وقت بر ادا کرنا مشکل بو تو پهر ظهر و عصر اور مغرب و عشاء کی نمازیں جمع کر سکتا ہے، آسانی کے مطابق جمع تقدیم یعنی عصر کی نماز ظہر کے ساتھ اور عشاء کی مغرب کے ساتھ یا جمع تاخیر یعنی ظہر کی نماز عصر کے وقت میں اور مغرب کی عشاء کے وقت پڑھ سکتا ہے جبکہ فجر کی نماز کسی پہلی یا بعد والی نماز کے ساتھ جمع نہیں ہوسکتی. (٩) اگر بیمار شخص مسافر ہو اور اینے شہر کے علاوہ کسی دوسرے شہر میں علاج کروارہا ہو تو اسے نماز قصر کرکے پڑھنا چاہیے چنانچہ چار رکعت والی نماز دو رکعت پڑھے جیسے کہ ظہر، عصر اور عثاء کی نمازیں ہیں، اور یہ رخصت اس کے لیے علاج مکمل ہونے تک باقی ہے چاہے علاج طویل عرصہ میں ہو یا تھوڑے عرصہ میں ہو.

#### "دعاء مستجاب"

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمایا جس شخص نے رات کو اس کھ کر میہ دعا پڑھی :

لَا إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ لَهُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرِ سُبْتَحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِلهِ وَلاَ إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَاللهُ أَكْبَرَ وَلَا حَوْلَ وَلَا تُوَّةً إِلاَّ بِاللهِ ۖ اللّٰهُمَّ الْخَفِرْ لِيُ.

ترجمہ: اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں، وہ ایک ہے اس کا کوئی شریک نہیں اس کے لیے بادشاہی اور سب تعریفیں ہیں اور وہ ہر چیز یر قادر ہے، اللہ کی ذات یاک ہے سب تعریفیں اس کی ہیں اور اس کے سوا کوئی عبادت کے لائق نسیں اور اللہ کبریائی والا ہے اور اللہ کے سوا میری کوئی قوت و طاقت نہیں پھر اعظم اغفرلی (الله مجھے معاف کردے) کما تو اس کی دعا قبول ہوگی اور اگر وضو کرکے نماز یر همی تو اس کی نماز قبول ہوگی (بخاری)

### نماز جنازہ پڑھنے کا طریقہ

نماز جنازہ پڑھنے والا دل ہے اس کی نیت کرے اور پھر چار تکبیریں کھے. (۱) پہلی تکبیر کے بعد (اعوذ با اللہ) اور (بسم اللہ) پڑھ کر سور ہ فاتحہ

(۲) دوسری تکبیر کے بعد درود ابراہمی بڑھے: اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَیٰ مُحَمَّدِ وَعَلَیٰ آل مُحَمَّدِ کَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حُمِيْلًا مَجْيلًا اَللَّهُمَّ بَارِكُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ عَلَىٰ آلِ مُحَمَّدٍ٬ كَمَا بَارَكْتَ عَلَىٰ إِبْرَاهِيْمَ وَ عَلَىٰ آِلِ إِبْرَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَجِيدٌ)

(r) تیسری تکبیر کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت

ہونے والی بیہ دعا پڑھے:

اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِحِيِّنَا وَمَيْتِنَا، وَشَاهِدِنَا وَغَائِينَا، وَصَغِيرُنَا، وَكَبِيْرِنَا، وَكَبِيْرِنَا، وَكَبِيْرِنَا، وَذَكِرِنَا وَأُنْنَانَا، اللَّهُمُّ مَنُ أَخْيِيْتُهُ مِنَّا فَأَخِيهِ عَلَى الْإِنْمَانِ. الْإِسْلَامِ، وَمَنْ نَوَقَيْنَهُ مِثَنَا فَنَوَفَهُ عَلَى الْإِنْمَانِ. اللّهُمُّ لَاتَحْرُمُنَا أَجْرَهُ، وَلَا تَفْتِنَا بَعْدَهُ

ترجمہ: یا اللہ جمارے زندول، مردول، حاضر و غائب، چھوٹول اور برطول، مردول اللہ جم میں سے جے تو برطول، مردول اور جے موت دے اسے ایمان پر موت دے اسے اللہ جمیں مرنے والے کے تواب سے محروم نہ رکھ اور اس کے بعد کسی آزمائش میں مبلانہ کر الحمد ، ترمذی - حسن صحیح) اور اس کے بعد کسی آزمائش میں مبلانہ کر الحمد ، ترمذی - حسن صحیح) بو تھی تکبیر کے بعد حسب منشاء دعا کرے اور پھر دائیں طرف سلام پھیر دے ۔

موت کی نصیحت: ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الموتِ ، وإنّمَا تُوفَوْن أَجُورَكُم يَومَ القِيَامَةِ ، فَمَنَ زُحُزِحَ عَنِ النّارِ وأُدخِلَ الجَنةَ فقدْ فَازَ ، وَمَا الحَياةُ الدُّنيَا إلّا متاعُ الغُرُورُ ﴾

ترجمہ: ہر جان کو موت چکھنا ہے اور قیامت کے روز تمہیں (تمہارے اعمال کا) پورا پورا بدلہ دیا جائے گا، چنانچہ جو شخص جہنم ہے کہا کہ جنت میں داخل کردیا گیا وہی کامیاب ہے اور دنیا کی زندگی تو صرف دھوکے کا سامان ہے (سورہ آل عمران)

اور کسی شاعر نے خوب کہا ہے: فإنَّ الموت ميقساتُ العبساد تزود للـــذى لابــــد منـــــه وكُسن متسبها قبسل الرُقساد وتُبُ مما جسيت وأنت حَيِّي وتشقم إذ يناديك المادي سَتَنُسِدَهُ إِنَّ رحسلتَ بغير زاد أترضى أن تكون رفيقَ قــــوم لهُمْ زادٌ ، وأنت بغيــــر زاد ؟ ترجمه: اس موت کی تیاری کا سامان کرو جو ہر نتیض کو لامحالہ اینے وقت یر آنے والی ہے، اور زندگی میں جو گناہ کر چکے ان سے توبہ کرلو اور قبر میں ڈالے جانے سے قبل ہی ہوشیار ہوجاؤ اگر تم بغیر زاد راہ کے نکل بڑے تو شرمندگی ہوگی اور جب آواز دینے والا آواز دے گا تو بد بختی کا سامنا ہوگا، کیا تم بغیر زاد راہ کے ایسے لوگوں کا ہم سفر ہونا چاہتے ہو جو اپنا زاد راہ ساتھ لے چکے ہوں.



# عید گاہ میں نماز عیدین کی ادائیگی

كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ بَخْرُجُ يُومَ الفَطْرِ وَالْأَصْحَلَى إِلَى المُصَلَّى ، فَأُولُ شَيْءٍ يَبَدَأُ بِهِ الصَّلاةُ . .

(۱) رسول الله صلى الله عليه وسلم عيد الفطر اور عيد الاضحى ك دن عيدگاه جاتے تو وہال پہنچ كر سب سے پہلے نماز پڑھتے (بخارى)

قال رسول الله ﷺ : « التكبيرُ في الفطرِ : سبغٌ في الأولىٰ ، وخمسٌ في الآخرةِ ، والقراءة بعدهما كلتيهما

(٣) رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا عيد الفطركى نماز مين پلني ركعت مين باني تكبيرين كهى جاتى بين اور ان تكبيرون كه بعد قراءت كى جاتى هيد. (العواؤد - حسن) أمرنا رسول الله على أن نُخرجهن في الفطر والأضحى : العَوانِق ، والحَيِّض ، وذواتِ الحُدُّودِ ، فأما الحيَّض فيعَزِلْنَ الصلاة ، ويشُهدن الحير ودعوة المسلمين ، قلتُ يارسول الله ، إحدانا لايكون لها جلباب ؟ قال : لِتُلْبِسها أختها من حُلياما

(٣) حضرت ام عطیه رضی الله عنها فرماتی ہیں که رسول الله صلی الله علی الله علیہ وسلم نے جمعی الله علیہ وسلم نے کیے کے لیے حیض والی عور تیں اور پردہ نشین کنواری لڑکیاں بھی ساتھ لے جائیں حیض والی عور تیں اور پردہ نشین کنواری لڑکیاں بھی ساتھ لے جائیں

کین حائضہ عور میں نماز نہ پڑھیں تاکہ وہ بھی اس خیر و برکت کے اجتماع اور مسلمانوں کی دعا میں شریک ہو سکیں. حضرت ام عطیہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں: میں نے کہا: اللہ کے رسول! اگر ہم میں سے کسی کے پاس اوڑھنی نہ ہو تو چھر؟ آپ نے فرمایا: اس کی کسی بہن کو چاہیے کہ وہ اسے اپنی اوڑھنی اوڑھادے. (بخاری و مسلم) ان احادیث سے معلوم ہوا کہ:

(۱) نماز عیدین دو رکعت پر مھنا سنت ہے جس میں نمازی پہلی رکعت کے شروع میں سات اور دوسری رکعت کے شروع میں پانچ تکبیریں کیے پھر سورہ فاتحہ اور قرآن میں سے جو میسر ہو پر مصے.

(۲) نماز عید مدینہ کے نزدیک عید گاہ میں اداکی جاتی تھی جس کی طرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جایا کرتے اور آپ کے ساتھ کیے، عور میں، دوشیزائیں اور حق کہ حائفہ عور میں بھی جایا کر میں حافظ ابن حجر فتح الباری میں فرماتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ نماز عید پرطعنا عید کے لیے عیدگاہ میں جانا ضروری ہے اور مسجد میں نماز عید پرطعنا صرف مجبوری کی حالت میں جائز ہے۔

## عید الاصحی میں قربانی کرنے کی تاکید

«إن أوَّلَ ما نَبَدَأ به في يَومِنا هَذَا: أَن نُصلِّي ، ثُمُ نرجع فننحر ، فمن فعلُ ذٰلك فقد أصابَ سُنَّنِنا ، ومن نَحر قبلَ الصلاةِ ، فإَغَا هو لحمٌّ قَدَّمه لأهله ، وليس من النُّ أَهُ هُ مَنْ مَ

النَّسُكِ في شيءٍ .

(۱) رسول الله ملّی الله علیه وسلم نے فرمایا: جمیں چاہیے اپنا آج عید کا دن نماز سے شروع کریں پھر واپس آکر قربانی کریں چنانچہ جو شخص اس طرح سے کرتا ہے تو اس نے جماری سنت اپنالی اور جس شخص نے نماز عید سے پہلے قربانی کا جانور ذرع کرلیا تو اس کی قربانی نمیں ہوئی بلکہ اس نے اپنے اہل خانہ کو کھانے کے لیے گوشت میا کیا ہے (بخاری و مسلم)

: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ : إِنَّ عَلَىٰ كُلِّ بِيتِ أَضُحِيةٌ ﴾

(r) اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لوگو! ہر تھر کے لیے قربانی

کرنا ضروری ہے . (۱)

رمن وجد سَعَة لأن يُضَحِّى، فلم يُضحَّ، فلا يَقربنَّ مُصلاًنا ، (٣) اور رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا: جو شخص استظاعت ، وفي الله عليه وسلم من عبد گاه ميں نه آئے. (٢)

<sup>(</sup>۱) العداود عرمذي لسالي ابن ماج واحد ابن مجرف اس قوى قرار ويا.

<sup>(</sup>ا) احد وخیرہ جامع الاصول کے موانف نے حسن قرار ریا ہے

## نماز استسقاء (بارش مانگنے کے لیے نماز)

(۱) سی بخاری میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عید گاہ کی طرف نماز استسقاء پڑھنے کے لیے لکے چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بارش کے لیے دعا ماگی، پھر قبلہ رو ہوکر دو رکعت نماز پڑھی اور ابنی چادر البٹ دی چادر کا دایاں حصہ بائیں طرف کردیا دھاری حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب قبط پڑتا تو حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو ساتھ لے کر بارش کی دعا مانگتے اور فرماتے یا اللہ! ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو (جب وہ زندہ تھے) وسیلہ بناتے ہوئے بارش مانگا کرتے علیہ و تو بارش برساتا تھا (اب جب کہ تیرے بی فوت ہو چکے ہیں) سے تو تو بارش کی دعا کرتے ہیں،

یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم زندہ تھے تو مسلمان ان کو دعا کا وسلم بناتے اور ان سے بارش کے لیے دعا کرواتے اور جب وہ اپنے خالق حقیقی سے جاملے تو پھر مسلمانوں نے (فوت شدہ) نبی سے دعا نہیں کروائی تو حضرت عباس رضی اللہ عنہ (جو ابھی بقید حیات تھے) نے اللہ تعالیٰ سے ان کے لیے بارش کی دعا کی۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ یانی برساتے تھے رحاری

## "نماز خسوف و کسوف" (وہ نماز جو سورج یا چاند گر بن لگنے سے پڑھی جاتی ہے)

(۱) حضرت عائشہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں سورج گربن لگا تو آپ نے منادی کروائی (نماز کے لیے جمع ہوجاؤ) ، محر آپ نے چار رکوع اور چار سجدول سے دو ر کعت اوا کی. (یعنی ہر رکعت میں دو رکوع اور دو سجدے کیے) (کاری) (۲) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں جب سورج گربن لگا تو آپ نے لوگوں کو اس طرح سے نماز پڑھائی کہ آپ نے لمبی قراء ت کرنے کے بعد لمبا رکوع کیا پھر رکوع سے سر اٹھا کر لمبی قراء ت کی جو پہلی قراء ت کی نسبت کم تھی، پھر آپ نے رکوع کیا جو پہلے رکوع کی نسبت چھوٹا تھا پھر رکوع سے اٹھنے کے بعد دو سجدے کیے اور پھر اسی طرح سے دو رکعت اداکی اور جب آپ صلی الله علیہ وسلم نے سلام پھیرا تو اس وقت سورج روش ہوچکا تھا، پھر آپ نے لوگوں کو خطبہ دیا اور فرمایا کہ سورج اور جاند کسی کی موت یا زندگی کی وجہ سے نہیں مماتے (۱) بلکہ یہ تو اللہ تعالیٰ کی نشانیاں ہیں جو کہ اپنے بندوں (۱) یه آب ملی الله علیه وسلم نے اس لئے فرایا کوئکه اس دن آپ کے فرزند ابراہم

کو (ڈرانے کے لیے) دکھاتے ہیں چنانچہ جب تم چاند یا سورج گرمن لگا ہوا دیکھو تو نماز کی طرف دوڑو اللہ تعالیٰ سے دعا کرو درود پڑھو اور صدقہ خیرات کرو پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے امت محدا اگر تمہاری غیرت برداشت نہیں کرتی کہ تمہارا کوئی غلام یا لونڈی زنا کرے تو اللہ تعالیٰ تم سے بھی زیادہ غیرت مند ہیں کہ اس کا کوئی بندہ یا بندی زنا کرے اے امت محدا اگر تمہیں وہ باتیں معلوم ہوں بندہ یا بندی زنا کرے اے امت محدا اگر تمہیں وہ باتیں معلوم ہوں جو مجھے معلوم ہیں تو تم بت تھوڑا ہنسا کرو اور بہت زیادہ رویا کرو کیا میں نے تمہیں تبلیخ نہیں کردی ؟ (۲)



رخی اللہ عنہ فوت ہوئے تھے اس لیے بعض لوگوں نے یہ خیال کیا کہ شائد یہ ابراہیم م کے فوت ہونے کی وج سے سورج گربن لگا ہے تو آپ کے ان کا یہ شہدور کرنے کے لیے یہ ارشاد فرمایا.

<sup>(</sup>٢) بكاري مسلم مختفرامن جامع الاصول ٢ / ١٥٦ - ١٥٨

#### "نماز استخاره"

(نماز استخارہ اس وقت پڑھی جاتی ہے جب کوئی شخص کوئی کام کرنا چاہتا ہو لیکن وہ اسے کرنے یا نہ کرنے کا فیصلہ نہ کرپایا ہو تو اس حالت میں وہ دور کھت پڑھ کر اس کام میں بہتری اور آسانی کی دعا کرے) مترجم

حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں متام کاموں کے لیے اس طرح دعاء استخارہ سکھاتے تھے جیسے قرآن کریم کی کوئی سورت سکھاتے تھے، آپ نے فرمایا جو شخص کسی کام کا ارادہ کرے اسے دو رکعت نفل پڑھ کریے دعا مانگنا چاہیے:

﴿ اَللّٰهُمَّ إِنِّ اَسْتَخِيْرُكَ بِعِلْمِكَ ، وَاسْتَقْدِرُكَ بِقُدُرَتِكَ ، وَاسْتَقْدِرُكَ بِقُدُرَتِكَ ، وَأَسْأَلُكُ مِنْ فَضُلِكَ العَظِيمُ ، فَإِنَّكَ تَقُدِرُ وَلَا أَقَدِرُ . وَتَعُلَمُ وَلَا أَعْدِرُ . وَتَعُلَمُ وَلَا أَعْدُرُ . وَتَعُلَمُ وَلَا أَعْدُرُ . وَتَعُلَمُ الْغُيُوبِ .

اَللَّهُمْ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَٰذَا الْأَمْرَ خَيْرٌ لِلَ فِي دِيْنِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمْرِي وَآجِلَه ) فَاقَدْرُهُ لِيُ ، وَعَاقِبَةِ أَمْرِي ، ( أو قال في عاجل أمري وآجِله ) فَاقَدْرُهُ لِيُ ، وَيَسُرُهُ لِيُ ، ثُمَّ بَارِكُ لِيُ فِيهُ ، وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَٰذَا الْأَمْرَ شَرَّ لِي الْمَرِي وَآجِله ) لِي فِي عاجل أمري وآجِله ) فَاصُرِفْهُ عَنِيٌ وَعَلَيْتِهَ أَمْرِي ، ( أو قال في عاجل أمري وآجِله ) فَاصُرِفْهُ عَنِيٌ وَاصْرِفْهُ عَنْهُ ، وَاقْدُرْ لِيَّ الْحَيْرَ حَيْثُ كَانَ ، ثُمَّ رَضِينَ فَاصُرِفْهُ عَنِيٌ وَاصْرِفْهُ عَنْهُ ، وَاقْدُرْ لِيَّ الْحَيْرَ حَيْثُ كَانَ ، ثُمَّ رَضِينَ البخاري ، ورواه البخاري ، ويُهُ الله المخاري ، ورواه البخاري ، ويُهُ الله المخاري ، ورواه البخاري ، ويُهُ اللهُ اللهُ

ترجمه: "يا الله ميس تيرك علم كي بدولت بهلائي جابتا بول اور تيري قدرت کی مدد سے کام کرنے کی طاقت مانگتا ہوں اور تجھ سے تیرے فضل عظیم کا سوال کرتا ہوں یقیناً تو ہی قدرت رکھتا ہے میں قدرت نمیں رکھتا تو ہی جانتا ہے جبکہ میں نمیں جانتا اور تو ہی غیب کا علم جاننے والا ہے یا اللہ اگر تیرے علم کے مطابق یہ کام (اس کام کا نام لے) میرے لیے دینی و دنیاوی معاملات اور انجام کے لحاظ سے بہتر ہے تو اسے میرا مقدر بنادے، اس کا حسول میرے لیے آسان کردے . اور اے میرے لیے بابرکت بنادے . اور اگر تیرے علم میں یہ کام میرے لیے دینی و دنیاوی معاملات اور انجام کے لحاظ سے نقصان دہ ہے تو اسے مجھ سے دور کردے اور میری سوچ و ککر سے نکال دے اور جہاں کہیں بھی بھلائی ہو اسے میرا مقدر بنادے اور مجھے اس پر مطمئن کردے" جیے انسان علاج کے لیے بذات خود دوا استعمال کرتا ہے ایے ہی اسے یہ نماز اور دعا خود کرنا چاہیے. اور اس کا یقین ہو کہ اس نے اینے جس رب سے استخارہ کیا ہے وہ ضرور اس کی کسی بہتر راستہ کی طرف رہنائی فرمائے گا اور اس بہتری کی علامت یہ ہے کہ آپ کے لیے اس کام کے اساب آسان ہوجائیں گے اس استخارہ کا علم ہونے کے بعد تم بدعتی استخارے سے بچو جو خوالوں، مکاشفوں اور خاوند

بوی کے ناموں کا حساب لگا کر کیے جاتے ہیں کیونکہ ایسی چیزوں کی دین میں کوئی حقیقت نمیں. بلکہ شرک اور بدعت ہیں جیسے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

جس شخص نے نجوی سے کوئی بات پوچھی اور اس کی تصدیق کردی تو چالیس دن تک اس کی نماز قبول نہیں ہوتی (مسلم)

دوسری حدیث میں ہے کہ:

ایسے شخص نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہونے والے (قرآن) سے کفر کا ارتکاب کیا. (الوداؤد)

#### نمازی کے آگے سے گرزنے کی ممانعت

رسول الله على الله عليه وعلم نے فرمایا که اگر نمازی کے سامنے سے گزرنے والے کو معلوم ہو کہ اس پر کس قدر گناہ ہے تو اس کے لیے چالیس (سال) کھڑا ہونا (انظار کرنا) نمازی کے آگے سے گزرنے سے بہتر ہے۔ (کاری ابن خریمہ)

(ابوالنظر نے کہا، کہ میں نہیں جانتا کہ آپ نے چالیس دن یا چالیس دن یا چالیس مہینہ)

اس حدیث میں نمازی کے آگے اس کے سجدہ کی جگہ سے گزرنے میں بہت بڑے گناہ کی وعید کی گئ ہے اور اگر گزرنے والے کو اس گناہ کا علم ہو تو وہ چالیس سال تک انظار کرنا تو برداشت کرلے گا لیکن نمازی کے آگے سے نمیں گزرے گا، البتہ اس کے لیے نمازی کی سجدہ گاہ سے دور سے گزرنے میں کوئی حرج نمیں جیسے کہ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے جس میں سجدہ کی حالت میں ہاتھ رکھنے کی جگہ بتائی گئی ہے۔

اور نمازی کو چاہیے کہ وہ اپنے سامنے سرہ رکھ لیا کرے تاکہ گزرنے والا متنبہ ہوجائے جیے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے جب تم میں کوئی سرہ رکھے نماز پڑھ رہا ہو اور کوئی اس کے سامنے سے گزرنا چاہے تو اسے روک دے اور پچھے ہٹا دے اگر پھر بھی وہ باز نہ آئے تو اسے سختی سے روک کہ وہ شیطان ہے۔ باری، سلم نہ آئے تو اسے سختی سے روک کہ وہ شیطان ہے۔ باری، سلم (۱) بخاری شریف کی اس صحیح حدیث سے ثابت ہونے والی ممانعت میں مجد الحرام (بیت اللہ) اور معجد نبوی بھی شامل ہے کیوں کہ آپ نے یہ حدیث مکہ یا مدینہ میں ہی بیان فرمائی جمال مسجد الحرام اور معجد النبوی ہیں.

اس بات کی دلیل ہے بھی ہے کہ امام بخاری نے باب (یر قد المُصلّی مَنْ مَرَّبِینَ یَدَیْدِ) میں حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما سے روایت کی ہے کہ انہوں نے بیت اللہ میں تشہد کے دوران آگے سے گزرنے والے کو روکا اور فرمایا کو اگر کوئی لرٹنا چاہتا ہے تو اس

ے رائے یعنی اگر کوئی سختی کے بغیر نہیں رکتا تو اے سختی سے روکے۔
حافظ ابن حجر فرماتے ہیں اس حدیث میں بیت اللہ کا اس لیے ذکر کیا

اللہ عناکہ یہ وہم نہ رہے کہ بیت اللہ میں بھیر ہونے کی وجہ سے

آگے ہے گزرنا جائز ہے، اثر مذکور کو امام بخاری کے استاد الونعیم
نے کتاب الصلاہ میں کعبہ کے ذکر سے موصول کیا ہے۔

(۲) جبکہ سن الوداؤد میں روایت ہونے والی حدیث ایک راوی محمول ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے اس حدیث کی عبارت یہ ہے کہ کثیر بن کثیر بن المطلب بن ابی وداعة اپنے بعض گھر والوں سے روایت کرتے ہیں کہ ان کے داوا نے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو باب بن سم کے نزدیک بغیر سرہ نماز پڑھتے ہوئے دیکھا اور لوگ ان کے آگے سے گزر رہے تھے۔

حافظ ابن مجر فتح الباری میں فرماتے ہیں کہ یہ صدیث کمزور ہے کیونکہ کثیر بن کثیر نے یہ حدیث اپنے باپ سے نمیں بلکہ کسی گھر والے سے سی ہے چنانچہ وہ مجمول ہے۔

(٣) ای طرح سیح بخاری میں باب (سترہ بمکة و غیرها) میں حضرت ابد حجیفه روایت کرتے ہیں که رسول الله صلی الله علیه وسلم دوپر کے وقت بطحاء مکه کی طرف لکلے جہاں آپ صلی الله علیه وسلم نے اپنے سامنے لا کھی گاڑھے ہوئے ظہر اور عصر کی دوگانہ نماز اداکی.

مختفراً یہ کہ نمازی کے آگے سے اس کی سجدہ گاہ سے گزرنا حرام ہے اور اگر وہ اپنے سامنے سترہ رکھے ہوئے ہو اور پھر بھی کوئی اس کی سجدہ گاہ سے گزرے تو اس میں سخت گناہ کی وعید ہے مذکورہ احادیث کی روسے یہ حکم مجد الحرام اور باقی سبھی جگہوں کے لیے برابر ہے کی روسے یہ حکم محد الحرام اور باقی سبھی جگہوں کے لیے برابر ہے اس حکم سے صرف سخت بھیڑ کے وقت مجبوری کی حالت مستثنا ہے۔

# رسول الله صلى الله عليه وسلم كي قراءت اور نماز

(١) الله تعالى في فرمايا: - (وَرَتِّلِ القُرِّآنَ تَرُتِيلًا) (١)

ترجمه : اور قرآن كو خوب لطمر لطمر كر پرها كرو.

(۲) آپ صلی اللہ علیہ وسلم تین دن سے کم مدت میں قرآن ختم نهد سے متہ

نہیں کرتے تھے (۲)

(r) آپ صلی اللہ علیہ و علم ہر آیت پڑھ کر رکتے اور پھر الگی آیت پڑھتے چنانچہ (اَلْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِیْنَ) کمہ کر رکتے پھر (الرَّحُمٰنِ الرَّحِیْم) پڑھتے اور رک جاتے (r)

(٣) آپ صلی الله علیه وسلم فرمایا کرتے که قرآن اچھی اور رسیلی آواز

<sup>(</sup>۱) سوره المزل (۲) صحیح رواه ابن سعد (۳) ترمذی، صحیح

ے پرمھا کرو کیونکہ اچھی آواز قرآن کے حسن کو دوبالا کردیتی ہے (۱)

(۵) آپ صلی الله علیه وسلم قرآن پرهت موئ آواز لمبی کرت (۲)

(۲) آپ صلی اللہ علیہ وسلم مرغ سحر کی آواز سن کر نبیند سے بیدار

(٤) آپ صلی الله علیه وسلم تبھی تبھار اپنے جو توں میں بھی نماز پڑھ

(٨) آپ صلى الله عليه وسلم دائيس ہاتھ سے ذكر اذكار كا شمار كرتے (٥)

(٩) جب رسول الله صلى الله عليه وسلم كو كونى مشكل در پيش ہوتی تو

۔ (۱۰) آپ صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز میں بیٹھتے تو اپنے دونوں ہاتھ گھٹنوں پر رکھتے اور دائیں ہاتھ کی انگوٹھے کے ساتھ والی انگلی اٹھائے

(مسلم - صفعة الجلوس في الصلاه ٥ / ٨٠)

(۱۱) (نماز میں بیٹھے ہوئے) آپ دائیں ہاتھ کی انگلی (شہادت) کو حرکت دیتے ہوئے دعا کرتے (نسائی بی مستحیح) اور آپ فرماتے اس کی ضرب کاری شیطان کے اوپر لوہے سے بھی زیادہ سخت ہے (احمد، حسن)

<sup>(</sup>۱) ابوداوَد، صحح (۲) احمد، صحح (۲) بحارى و مسلم (۲) بحارى و مسلم (۵) ترمذى الجداوَد صحح (۱) الاداؤد و احمد حسن

(۱۲) آپ نماز میں اپنا دایاں ہاتھ بائیں ہاتھ پر سینے پر رکھتے (۱)

(۱۳) چاروں آئمہ کرام نے متفقہ طور پر فرمایا ہے کہ (اذا صّحَ الْحَدِیْثُ فَہُو مَدَیْنِیْ) اگر صحیح حدیث مل جائے تو وہی میرا مذہب ہوگا اس لیے تشمد کے دوران انگی کو حرکت دینا (رفع الیدین کرنا، بلند آواز سے آمین کمنا) اور نماز میں سینے پر ہاتھ رکھنا ان کے مذہب کے مطابق ہے اور یمی سنت ہے۔

(۱۴) الگلی شادت کو نماز میں حرکت دینا امام مالک اور بعض شافعی حضرات وغیرہ کا مذہب ہے جیسے کہ اس کا ذکر امام نووی کی کتاب شرح المهذب (۲ / ۲۵۳) اور محقق جامع الاصول نے (۸ / ۲۰۰۳) کیا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے حرکت دینے کی وجہ مذکورہ حدیث میں بیان فرمادی ہے جس میں ہے کہ اس طرح الگلی کو حرکت دینا شیطان پر لوہ کی ضرب سے بھی زیادہ سخت ہے اور یہ اس لیے کہ الگلی کا حرکت دینااللہ کی توحید کی طرف اشارہ ہے جبکہ شیطان کو توحید نالیان کو چاہیے کہ جبکہ شیطان کو توحید نالیان کو چاہیے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سعت کا الکار کرنے کے بجائے آپ

صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کرے جیسے کہ انہوں نے فرمایا ہے (مَمَلُوُ سَمَا رَأَیْتُونِی اُمِلِی) اس طرح نماز پڑھو جس طرح تم مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھتے ہو. (۱)

## " رسول الله صلى الله عليه وسلم كي عبادت "

(۱) ارشاد باری تعالی ہے: (۲)

﴿ إِنَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ \* قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيْلًا ﴾

ترجمہ: اے چادر اوڑھنے والے، رات کا قیام کرو سوائے کچھ ھے کے.

(۲) حفرت عائشہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رمضان میں یا رمضان کے علاوہ (قیام اللیل) گیارہ رکعت سے زیادہ نہیں کرتے تھے چنانچہ آپ چار رکعت اس طرح پڑھتے کہ ان کے حسن و طول کا کیا پوچھنا، بھر آپ چار رکعت پڑھتے کہ ان کے حسن و طول کا کیا پوچھنا بھر آپ عین رکعت پڑھتے میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ کیا آپ و تر سے پہلے سوتے بھی ہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے عائشہ میری آنگھیں سوتی ہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے عائشہ میری آنگھیں سوتی ہیں لیکن میرا دل نہیں سوتا (۲)

<sup>(</sup>۱) کاری (۲) سور و المزل (۲) کاری و مسلم

(r) حضرت اسود بن یزید رضی الله عنه فرماتے ہیں که میں نے حفرت عائشہ رضی اللہ عنها سے رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم کی رات کی نماز کے بارے میں بوچھا تو انہوں نے فرمایا کہ آپ رات کا بلا حصہ سوتے اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم قیام (نماز) کرتے اور جب سحری کا وقت ہو تا تو آپ و تر پڑھتے پھر اپنے بستریر آتے اگر حاجت ہوتی تو اپنی بوی سے ہم بستری کرتے پھر جب اذان سنتے تو اکھتے اگر جنبی ہوتے تو غسل فرماتے ورنہ وضو کر لیتے اور نماز کے لیے معجد میں چلے جاتے (۱) (۴) حضرت الوہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم (رات کو) اتنا لمباقیام فرماتے کہ آپ کے قدم سوج جاتے. جبِ آب صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا جاتا اے اللہ کے رسول آپ کو ایسا کرنے کی کیا ضرورت ہے جبکہ اللہ نے آپ کے الگے اور م معاف كردئي مين تو آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمايا:

اگر ایسا ہے تو کیا میں اللہ کا شکر گزار بندہ نہ بنول (۲)

(۵) رسول الله صلی الله علیه وسلم فرماتے ہیں تمہاری دنیا میں سے میرے لیے عورتیں اور خوشو پسندیدہ بنادی گئی جبکہ نماز میں میری آنکھوں کی تھنڈک کا سامان کیا گیا ہے (r)

## زكو'ه اور اسلام میں اس كی اہميت

زکو ہ کے معنی:- زکو ہ سال میں مقرر حق ہے جو چند شرطوں کے تحت معنی: وگوں پر مقررہ اوقات میں ادا کرنا فرض ہے. ذکو ہ آن زکو ہ اسلام کے عظیم ارکان میں سے ایک رکن ہے جس کا ذکر قرآن کریم میں بہت سے مقامات پر نماز کے ساتھ کیا گیا ہے.

اور سبھی مسلمان اس کی حتی فرضیت پر متفق ہیں چنانچہ جو شخص جاننے کے بعد بھی اس کی فرضیت کا انکار کرتا ہے تو وہ کافر ہے اور اسلام سے خارج ہے جس شخص نے بخل کیا یا اس میں کوئی کی کی تو وہ الیے ظالموں میں سے ہے جس کے لیے سخت سزا اور عذاب کی وعید آئی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ وَأَقِيْمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ ١١٠٠/سورة البقرة،

ترجمه: اور نماز قائم كرو اور زكواة ادا كرو

اور الله تعالى فرماتے بيس: ﴿ وَمَاأُمِرُ وَا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ نُحْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ خُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤتُوا الزَّكَاةَ وَذُلِكَ دِينُ الْقَيْمَةُ ﴾ رِ وسورة البينة،

الْفَيْهَةُ ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، البينة ، ترجمہ: اور نهیں حکم دیا گیا لوگوں کو سوائے اس کے کہ وہ اللہ ہی کے لیے اپنے دین کو خالص کرتے ہوئے عبادت کریں اور نماز قائم کریں اور زکواۃ ادا کریں اور یمی دین حق ہے۔

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے جن میں آپ نے زکواۃ کا ذکر کیا (بحاری و مسلم )

حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں یمن کا قاضی بناکر بھیجا تو فرمایا اگر وہ (یعنی اہل یمن) تمہارا کہا مان لیں تو انہیں بتانا کہ اللہ تعالی نے ان پر زکواۃ فرض کی ہے جو ان کے مالدار لوگوں سے لیکر ان کے فقیروں میں تقسیم کی جائے گی جاری )

اور زکواۃ کی ادائیگی نہ کرنے والے کے کافر ہوجانے کے متعلق ارشاد باری تعالیٰ ہے:

اور نماز قائم کرنے کے باوجود زکواۃ نہ دینے والوں سے جنگ کی اور سبھی صحابہ کرام رضی اللہ عنهم نے متفقہ طور پر آپ کا ساتھ دیا چنانچہ ان کے اس عمل کی حیثیت اجماع کی ہے۔

### ز کو<sup>ا</sup>ة کی وجه فرضیت اور اس کی حکمت

ز کواہ کی فرضیت کی بہت ہی وجوہات، عظیم مقاصد اور مسلحتیں ہیں جو کتاب و سعت کی ان آیات و احادیث پر غور کرنے سے سامنے آئی ہیں، جن میں زکواہ اوا کرنے کا حکم دیا جمیا ہے جس کی مثال سور ہ توبہ کی وہ آیت ہے جس میں مستحقین زکواہ کا ذکر آیا ہے۔ اس طرح وہ آیات اور احادیث جن میں اعمال خیر میں مال خرچ کرنے کی ترغیب آئی ہے۔

#### ز کواۃ کے بعض فوائد

(۱) زکواۃ دینے سے مسلمان کے دل پر غلطیوں اور گناہوں سے پیدا ہونے والے زمگ کا ازالہ ہوتا ہے اور بخل و کنجو ی کی وجہ سے اس کی روح پر پیدا ہونے والے برے اثرات ختم ہوتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿خُذْ مِن أَمُوَا لِهِمْ صَدَقَةً نُطَهِرٌ هُمْ وَنُوَكِيْهُمُ بِهَا﴾

ترجمہ: (اے میرے رسول) ان کے مال سے زکواۃ لیکر ان کو پاک اور ان کا ترکیبہ نفس کرو.

(۲) اور محتاج، غریب مسلمانوں کی مدد اور دلجوئی ہوجاتی ہے اور وہ

غیر اللہ سے سوال کرنے کی ذات سے بچ جاتا ہے.

(۳) مسلمان قرصٰدار کا قرض ادا کرکے اس کی پریشانی تھم کی جاتی ہے اور قرض خواہوں کو ان کا قرض ادا ہوجاتا ہے.

(م) ضعیف الایمان لوگوں سے تعاون کرکے ان کے شکوک و شہات

اور بے چینی کے سبب بکھرے ہوئے دلوں کو اسلام اور ایمان کے رشتہ میں منسلک کیا جاتا ہے اور ان میں ایمان رائخ اور یقین محکم کی

آبیاری کی جاتی ہے.

(۵) اسلام کی نشر واشاعت کرنے، تفر و فساد کو مثانے اور عدل و

انصاف کا جھنڈا بلند کرنے کے لیے اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والوں کو جنگی متھیاروں سے کیس کرنا تاکہ اللہ کی زمین سے کفر و

شرک مٹا کر اللہ کی حاکمیت اور اس کا دین قائم کیا جائے. (۲) ایسے مسلمان مسافر (راہ گیر) کی مدد کرنا جس کا زارد راہ ختم ہوچکا

(۱) ایسے مسمان مسامر (راہ سیر) ما مدد کرما کی و رارد راہ ہے ہوچا ہو، ہو، چنانچہ اسے زکواۃ میں سے اس قدر مال دیا جائے جو اس کے لیے عظمر پہنچنے تک کافی ہو.

(2) زکواۃ ادا کرنے سے اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور اس کے احکام کی

بجا آوری اور اس کی مخلو قات پر احسان کرنے سے مال پاک ہوجاتا ہے۔
اور برطعتا ہے اور ہر قسم کی آفات سے محفوظ ہوتا ہے۔
یہ چند وہ بلند پایہ اسباب اور عظیم مقاصد ہیں جن کے تحت صدقہ و
زکواۃ دینے کا حکم دیا گیا ہے اس کے علاوہ بھی بے شمار اغراض و
مقاصد ہیں کونکہ اسرار شریعت اور اس کے اغراض و مقاصد کا احاطہ
صرف خدائے عزوجل ہی کر سکتا ہے۔

### مال کی وہ اقسام جن میں زکواۃ فرض ہے

چار قسم کی چیزوں میں سے زکواۃ نکالنا فرض ہے.

(۱) زمین سے اگنے والے اناج اور پکھل وغیرہ:-

جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿ يَا أَيُّنَا الَّذِينَ آمنُوا أَنْفِقُوا مِنُ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمُ وَمِا أَخُرَجْنَا لَكُم مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيمَّمُوا الْخِبِيْثِ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسُتُمُ وَمِا الْخِبِيْثِ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسُتُمُ الْخَرِجْنَا لَكُم مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيمَّمُوا الْخِبِيْثِ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسُتُم بِهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ تَعْلَى والوا الله عليه مهائے ہوئے پاکیزہ مال سے خرچ کرو اور جو ہم نے تمہارے لیے زمین سے (اناج) لکالا اس میں سے بھی خرچ کرو اور خرچ کرتے ہوئے ایسا گھٹیا اور ردی مال لکالنے کا ارادہ نے کرو جو اگر تمہیں وصول کرنا ہو تو بادل نخواستہ قبول کرو اور الله تعالی فرماتے ہیں :

﴿ وَآتُوا حَقَّهُ يُومَ حَصَادِهِ ﴾ . وآية ١٤١ سورة الأنعام، ترجمہ : اور اس (فصل) کا حق کٹائی کے وقت ہی ادا کرو، اور مال کا عظیم ترین حق زکواۃ ہے جیے کہ بی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو فصل بارش یا چشموں کے یانی سے سیراب ہو اس میں فصل کا دسوال حصہ زکواۃ نکالی جائی جبکہ جس فصل کو خود یانی لگایا جائے اس میں فصل کا بیبواں حصہ زکواۃ نکالی جائے گی۔ رہاری (۲) سونا چاندی اور نقدی وغیرہ میں زکواۃ فرض ہے جیسا کہ اللہ تَعَالَىٰ كَا فَرَمَانَ ہے: ﴿ وَالَّذِيْنَ يَكُنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنِفَقُوْنَهَا فِيُ سَبِيْلِ اللهِ فَبَشِّرُهُمْ /بِعَذابِ أَلِيُمٍ ﴾ . ﴿ أَيَّةٌ ٣٤/سورة التوبة ﴾ ترجمہ: اور وہ لوگ جو سونا جاندی جمع کرتے ہیں اور اسے اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے انہیں درد ناک عذاب کی خو پخبری سنادو (التوب) اور سمح مسلم میں حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو بھی سونے اور چاندی کا مالک اس کی زکواۃ نہیں نکالتا قیامت کے دن اس کے لیے جہنم کی

مالك اس لى زلواۃ ميں تكالتا قيامت كے دن اس كے ليے ملم لى اگ سے گرم اگ سے سلاخيں تيار كى جائيں گى اور ان كو جهنم كى آگ سے گرم كيا جائے گا اور جب وہ سلاخيں مطندى ہو گى انہيں دوبارہ گرم كيا جائے گا، يہ اس ايك دن ميں ہوگا جو پچاس ہزار سال كے برابر ہوگا يہال تك كہ بندوں كا حساب نہ كرديا جائے .

(r) تجارتی اموال :- اس سے مراد زمین، جانور، سامان خوردونوش اور گاڑیوں جنسی ہروہ چیز ہے جو تجارتی مقصد سے تیار کی جائے. چنانچہ ہر سال نحتم ہونے پر اس کا مالک اس مال کی قیمت کا اندازہ لگائے اور اس کی قیمت کا اڑھائی فیصد بطور زکواۃ لکالے چاہے یہ مبلغ اسکی قیت خرید کے برابر ہو یا اس سے کم یا زیادہ ہو اس طرح جنرل اسٹورز، موٹر ہاوسز، اور سپیر یارٹس وغیرہ کے مالکان کو جاہیے کہ وہ ا بنی دکانوں میں موجودہ سامان کی ہر چھوٹی بڑی چیز کا شمار کرتے ہوئے حساب نگائیں اور اس کی زکواۃ لکالیں، لیکن اگر ان کے لیے اس طرح سے ہر چھوٹی بڑی چیز کا شمار ناممکن ہو تو احتیاط کو ملحوظ خاطر رکھتے ہوئے اس طرح سے زکواۃ نکالیں جس سے وہ بری الذمہ ہوسکیں. (r) مولیثی :- جس میں اونٹ، گائے، بکری اور بھیر شامل ہیں بشرطیکه (۱) وہ جانور چراگاہوں میں چرنے والے ہوں (ب) دودھ یا گوشت (افزائش نسل) کے لیے تیار کئے گئے ہوں (ج) زکواۃ کے نصاب کی حد تک جا پہنچیں.

چے والے جانوروں سے مراد وہ جانور ہیں جو پورا سال یا سال کا بیشتر حصہ چراگاہوں کی گھاس پھونس پر گزر بسر کریں لیکن اگر ایسا نہیں یعنی انہیں اکثر اوقات چارہ مہیا کرنا پڑتا ہو تو بھر صرف اس وقت ان میں زکواۃ فرض ہوگی جب وہ تجارتی مقصد کے لیے تیار کیے جائیں

چنانچہ اگر خرید و فروخت کے لیے تیار کئے گئے ہوں تو ان کی تجارتی مال ہونے کے لحاظ سے زکو'ہ لکالی جائے گی چاہے وہ چراگاہوں میں چرنے والے ہوں یا خود چارہ ممیا کرکے پالے جائیں.

## نصاب ز کو'ہ کی مقدار

(۱) اناج اور چھل: - اس کا نصاب پانچ وست ہے جو کہ ۱۱۲ کلو گرام اچھی گندم کے برابر ہے، چنانچہ اگر اناج یا چھل ۱۱۲ کلوگرام تک پہنچ جائیں تو اگر وہ فصل چشموں یا بارش سے سیراب کی گئی ہے تو اس میں سے دسواں حصہ اور اگر وہ فصل محنت و مشقت سے سیراب کی گئی ہے تو اس میں سے بیبواں حصہ زکواۃ کالی جائے گی۔

- (۲) نقدی اور قیمتی دهات وغیره :-
- (۱) سونے کا نصاب: بیس دینار ہے جو کہ ۸۵ گرام کے برابر ہے چنانچہ اگر سونے کا وزن چکاس گرام یا اس سے زیادہ ہو تو اس سے اڑھائی فیصد زکواۃ نکالنی ہوگی
- (ب) چاندی کا نصاب : پانچ اواق ہے جو کہ ۵۹۵ گرام کے برابرہے اگر چاندی پانچ سو پچانویں گرام یا اس سے زیادہ ہو تو اس میں سے بھی اڑھائی فیصد زکواۃ لکالنی ہوگی.

(ج) کرنسی وغیرہ یا روپیہ پیسہ: اگر سونے یا جاندی کے نصاب کے برابر یا اس سے زیادہ ہو تو اس سے بھی اڑھائی فیصد تکالنا ہوگی۔

(r) تجارتی اموال: اس کی قیمت کا اندازه کیا جائے چنانچہ اگر وہ

سونے یا چاندی کے نصاب کے برابر یا اس سے زیادہ ہو تو اس سے بھی اڑھائی فیصد زکواہ تکالی جائے گی۔

(۴) مولیقی:

(۱) اونٹ : اونٹوں کا کم از کم نصاب پانچ اونٹ ہیں جن کی طرف سے ایک بکری زکو<sup>ا</sup>ۃ کے طوریر نکالناہوگ

(ب) گائے : گائے کا کم از کم نصاب تیس گائے ہیں جس کے لیے ایک سال کا گائے کا بچھڑا زکواۃ کے طور پر نکالا جائے گا.

(ج) بکری : بکری کا کم از کم نصاب چالیس بکریاں ہیں جن میں سے ایک بکری بطور ز کواۃ نکالی جائے گی.

مزید معلومات کے لیے ان مسائل کی تقصیلات حدیث اور فقہ کی

ز کوہ فرض ہونے کی شرطیں

سن شخص پر زکواہ اس وقت فرض ہوتی ہے جب درج ذیل شرطیں ياني جائيں:

. (۱) اسلام : کافر اور مرتد پر زکواۃ فرض نہیں اور نہ ہی اس سے

قبول ہوتی ہے،

(۲) مکمل ملکیت: یعنی جس مال سے زکواۃ کالی جائے اس پر مکمل ملکیت حاصل ہو اسے جیسے چاہے استعمال کرکے ورید کم از کم اس کے حصول پر قادر ہو.

(٣) مال نصاب زكواۃ تك پہنچ جائے: يعنی مال اتنا ہو جو شريعت كى مقررہ مقدار يا اس سے زيادہ ہو اور يہ نصاب ہر مال كے لحاظ سے مختلف ہے جيسا كہ پہلے اس كا ذكر ہوچكا ہے كہ اموال ميں اندازاً اور باقی اشیاء میں معینہ مقدار ہے۔

(م) سال کا گزرنا: وہ یہ کہ نصاب کی حد تک مال ملکیت میں آئے ہوئے سال مکمل ہوچکا ہو، لیکن زمین سے اگنے والی چیزوں کی زکواۃ اس کی کٹائی کے وقت لکالی جائے گی اسی طرح چراگاہوں میں پلنے والے جانوروں کی پیداوار اور تجارتی اموال سے حاصل ہونے والے منافع پر زکواۃ سال پورا ہونے پر ایکے اصل کے ساتھ لکالی جائیگی.

(۵) حریت: کیونکہ کسی غلام پر زکواۃ فرض نہیں اور وہ اس لیے کہ

(۵) حریت : کیونکہ کسی غلام پر زکواۃ فرض سمیں اور وہ اس لیے کہ غلام کسی چیز کی ملکیت رکھنے کا مجاز نہیں بلکہ اس کا مال اس کے مالک کی ملکیت ہوتا ہے.

# مصارف زکواۃ (وہ لوگ جو زکواۃ کے مستحق ہوں)

زکواۃ کے مستحق لوگوں کا اللہ تعالیٰ نے خود تعین کیا ہے چنانچہ فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقُرَآءِ وَالْمُسَاكِيْنِ وَالْعَامِلِيْنَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَة فَلَوْبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِيْنَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وابنِ السِّبِيلِ فَرِيْضَةً مَنَ اللهِ وَاللهِ عَلِيْمٌ حَرِيْمٌ ﴾ السودة النوبة آية/٢٠، من اللهِ وَاللهُ عَلِيْمٌ حَرِيْمٌ ﴾ السودة النوبة آية/٢٠، ترجمہ: زكواة كے مستحق لوگ صرف وہ بیں جو فقیر، مسكین اور زكواة پر كام كرنے والے ہول اور جن كی تالیف قلب مقصود ہو اور غلام آزاد كرانے، قرضدار، الله كی راہ میں جہاد كرنے والے اور مسافر. يمي الله كا عائد كرده فريضه ہے اور الله تعالیٰ خوب جانتا اور دانائی والا ہے. الله تعالیٰ نے اس آیت میں آٹھ قسم کے جن لوگول پر زكواة صرف الله تعالیٰ حی وہ درج ذیل ہے.

(۱) فقیر: اس سے مراد وہ شخص ہے جو اپنی ضروریات کا آدھا یا اس سے بھی کم کا مالک ہو اور فقیر مسکین کی نسبت زیادہ ضرورت مند ہے۔ جیسا کہ الله تعالیٰ نے قرآن کریم میں فرمایا:

﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِلسَّاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ ﴾

ترجمہ : جبکہ کشتی ایسے مسکینوں کی تھی جو سمندر میں کام کرتے تھے

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو کشتی کا مالک ہونے کے باوجود مسكين كا نام ديا ہے۔ (۲) مسکین: ایسا محتاج ہے جو فقیر کی نسبت بہتر حالت میں ہو جیسے کہ کسی کو دس رویے کی ضرورت ہو اس کے پاس صرف سات یا آتھ رویے ہوں، فقیر اور مسکین کو اس قدر زکواۃ دینی چاہیے جو ان کی ال بھر کی ضروریات کے لیے کافی ہو، کیونکہ زکواۃ سال میں صرف ایک بار ادا کرنا ہوتی ہے، اس لیے محتاج اپنی سال بھرکی ضروریات کے مطابق زکواۃ لے سکتا ہے، (کافی) ہونے سے مراد کھانے، سینے، پہننے اور رہنے سہنے کی وہ ضروریات مہیا ہونا ہے جن کے بغیر گزارہ نہ ہوسکے، چنانچہ دی جانے والی زکواۃ اتنی ہو کہ اس سے فضول خرجی یا تگدستی سے کام لیے بغیر زکواہ والے کی حیثیت کے مطابق اس کی اور اس کے اہل خانہ کی ضروریات پوری ہوسکیں، اور بیر ایسی چیزیں ہیں جو زمان و مکان اور اشخاص کے لحاظ سے بدلتی رہتی ہیں، چنانچہ جو مقدار اس جگہ کے لیے کافی ہے وہ دوسری جگہ کے لحاظ سے ناکافی ہو سکتی ہے اس طرح جو مقدار دس سال قبل کافی سمجھی جاتی تھی وہ آج کے دور میں ناکافی ہوسکتی ہے (اس طرح جو چیز ایک شخص کے لیے کافی ہو وہ دوسرے شخص کے لیے اس کے اہل و عیال یا خرجیہ

وغیرہ زیادہ ہونے کی وجہ سے ناکافی ہو سکتی ہے، علماء کرام فرماتے

ہیں کہ ضروریات میں بیمار کا علاج منوارے کی شادی اور حب ضرورت علمی کتابیں بھی شامل ہیں.

زکواۃ حاصل کرنے والے ان فقیروں اور مسکینوں کے لیے یہ شرط ہے کہ:

وہ مسلمان ہوں (۱) اور وہ بن ہاشم اور ان کے غلاموں میں سے نہ ہوں اور ینہ اُن لوگوں میں سے ہوں جن کا خرچ زکواۃ دینے والے پر ہو. جیسے والدین، اولاد، بیویال وغیرہ اور نہ ہی وہ تندرست یا باروزگار لوگوں میں سے ہوں کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا زكواة مين كسى مالداريا طاقتور باروزگار كا كوئي حق نهين. (٢) (r) عاملین زکواة : یه وه لوگ بین جنس حاکم یا اس کا نائب زکواة اکٹھا کرنے اس کی حفاظت اور تقسیم کرنے کی ذمہ داری سونیتا ہے جس میں زکوہ وصول کرنے، اس کی رکھوالی کرنے، اس کا حساب و کتاب کرنے، اس کی نقل و حرکت اور تقسیم کرنے والے سبھی لوگ شامل ہیں، عامل زکواۃ اگر مسلمان ، بالغ، عاقل، امانتدار اور فرض شناس ہے تو اسے اس کے کام کے مطابق زکواۃ دی جائے گی خواہ وہ (۱) چانچہ بے نماز، قبر پرست، غیر اللہ کو یکارنے والے اور مزارول پر ندریں نیازیں چھانے والے مشرک لوگوں کو زکواہ دیا جائز نمیں کوئک کہ قرآن و حدیث کی رو سے ایے لوگ کافر ہیں ۔ (۲) احمد، ابوداؤو، نسائی

مالدار ہی کیوں نہ ہو لیکن اگر وہ بنی ہاشم میں سے ہے تو پھراسے زکواۃ دینا جائز نہیں جسے کے عبدالمطلب بن ربیعہ کی حدیث ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بے شک صدقہ (زکواۃ) محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور آل محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے حلال نہیں سلم، صحح (م) تالیف قلبی کے لیے: اس سے وہ لوگ مراد ہیں جو اپنے قبیلوں کے فرمانروا ہوں اور ان کے اسلام لانے کی امید ہو (چنانچہ اسے اسلام کے مزید قریب کرنے کے لیے زکواۃ میں سے کچھ ویا جاسکتا ہے) یا اس کے انمان کو مزید تقویت دینا یا اس کی وجہ سے دوسرے لوگوں کا اسلام قبول کرنا مقصود ہو یا کم از کم اس کی شر انگیزیوں سے مسلمانوں کو محفوظ رکھنا مراد ہو تو تب بھی انہیں زکواۃ دی جائتی ہے اور ایسے لوگوں کا زکواۃ میں حصہ منسوخ نہیں ہوا بلکہ یہ حصہ باقی ہے اور انہیں زکواۃ میں سے اس قدر مال دیا جاسکتا ہے جس سے ان کی تالیف قلب اور اسلام کی نصرت و دفاع ہو سکے. چنانچہ زکواہ کا یہ بند کافروں کے لیے بھی استعمال ہوسکتا ہے جسے کہ نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جنگ حنین سے ملنے والے مال غنیت میں سے صفوان بن امیہ کو اس میں سے کچھ حصہ دیا سلم اسی طرح یہ بند مسلمانوں کے لیے صرف کیا جاسکتا ہے جیسے کہ نبی ا کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ابوسفیان بن حرب، اقرع بن جابس اور عينه بن حصن كو سو سو اونث دئي. (١)

(۵) گردنیں آزاد کرنے کے لیے : جس میں غلام آزاد کرنا، مکاتب (۲) کی مدد کرنا اور دشمن کی قید سے جنگی قیدیوں کو رہا کرنا شامل ہے کیونکہ یہ عمل کسی قرضدار کا قرض اتارنے کے مترادف یا اس سے بھی بڑھ کر ہے کیوں کہ ایسے قیدی کے مرتد ہوجانے یا اس کے قتل کیے جانے کا خطرہ ہوتا ہے۔

(٢) قرض الطانے والے: ایسے قرضداروں کے لیے جنہوں نے قرض لیا ہو اور اسے واپس کرنا ہو لیکن قرض اتاریے کے لیے ان کے یاس رقم نہ ہو.

قرض کی دو قسمیں ہیں (۱) کوئی شخص ابنی جائز ضرورت کے لیے جیسے
کہ اخراجات کیڑے، شادی، علاج، مکان بنانے، ضروری گھریلو اشیاء
کی خریداری کے لیے یا کسی دوسرے شخص کا نقصان کردینے کی وجہ
سے وہ مقروض ہوچکا ہو چنانچہ اگر وہ قرضدار فقیر ہے اور اس کے
پاس قرض اتارنے کی استظاعت نہیں تو اسے زکواۃ میں سے اس قدر
مال دیا جا کتا ہے جس سے اس کا قرض ادا ہوجائے، لیکن شرط بے
مال دیا جا کتا ہے جس سے اس کا قرض کی حرام کام کے لیے نہ لیا

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱) مکاتب سے مراد وہ غلام ہے جو اپنے آپ کو اپنے آقا سے کچھ مال کے عوض آزاد کروانا چاہتا ہو

ہو، اور نہ ہی اس کا قرض مورجل ہو جے فورا اوا کرنا ضروری نہ ہو اور سے کہ وہ کسی ایسے شخص کا قرصدار ہو جو اس سے مطالبہ کررہا ہو، چنانچہ اس کا قرض کفارہ یا زکواۃ وغیرہ جسے حقوق اللہ سے متعلق نہ ہو. (ب) قرض کی دوسری قسم یہ ہے کہ اگر کوئی شخص کسی دوسرے کے فائدہ کی خاطر قرض لے تو اسے بھی زکواۃ دی جاسکتی ہے تاکہ وہ اینا قرض اتار کے جسکی دلیل حفرت قبیصہ الهلالی کی حدیث ہے فرماتے ہیں کہ میں نے کسی کی ضمانت لے لی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے باس آیا تاکہ ان سے تعاون حاصل کرسکوں تو مجھے فرمایا کہ اس وقت تک انظار کرو جب تک صدقه و خیرات کا مال آجائے تو ہم تمہیں اس میں سے دلوادیں گے پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا مین قسم کے آدمیوں کے سوا کسی کے لیے سوال کرنا جائز نہیں، ایک وہ شخص جس نے کسی کی ضمانت لی ہو اس کے لیے اس وقت تک سوال کرنا جائز ہے جب تک وہ اپنی ضمانت پوری نہیں کرلیتا اس کے بعد مانگنا بند کردے، دوسرا وہ شخص جے کوئی الیمی آفت آ پہنچی ہو جس سے اس کا مال و متاع تباہ ہوگیا ہو تو اس کے لیے بھی اس وقت تک سوال کرنا جائز ہے جب تک اسے روزی مہیا نهیں ہوجاتی اور تیسرا وہ شخص جس کو فاقہ پہنچے یہاں تک کہ اس کی توم کے تین عقلمند آدمی اس بات کی گواہی دیں کہ فلال شخص کو

حقت فاقد پہنچا ہے ہی اس کے لیے مانگنا درست ہے بہاں تک کہ اسے اتنا مل جائے جس سے اس کی ضرورت پوری ہوجائے، یا آپ نے سے اتنا مل جائے مندی کو دور کرے۔ اے قبیصہ ان مین صور تول کے علاوہ سوال کرنا حرام ہے، اور ایسا سوال کرنے والا حرام کھاتا ہے۔ سلم

ای طرح کی مردہ شخص کا قرض بھی ادا کیا جاسکتا ہے کیونکہ قرض دار کا قرض اتارنے کے لیے اسے دی جانے والی زکواۃ اس کے حوالے کرنا ضروری نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے قرضدار کا زکواۃ میں حصہ رکھا ہے نہ کہ اسے زکواۃ کا مالک قرار دیا ہے۔

(2) الله كى راہ ميں: يعنی ايے لوگوں كے ليے جو رضاكارانہ طور پر جماد كررہے ہوں اور حكومت كى طرف سے ان كے ليے كوئى مقررہ تخواہ نہ ہو سرحدول كى حفاظت كرنے والے بھی ايے ہى ہيں جيسے كه ميدان جنگ ميں لرانے والے ہوں، زكواۃ كے اس بند ميں فقير اور مالدار سبھی شامل ہيں ليكن اس ميں باقی ماندہ رفاہ عامہ كے كام شامل نميں ہوكتے ورنہ آیت كريمہ ميں باقی ماندہ اقسام كا اس طرح تقصيلی طور پر ذكر كرنا مناسب نہ تھا، كوئكہ ان مذكورہ چيزوں كا شمار بھی رفاہ عامہ كے كاموں ميں ہوتا ہے۔

جہاد فی سبیل اللہ کا مفہوم بہت وسیع ہے اس میں لوگوں کی فکری

تربیت، شریب ندول کی شر انگیزیول کا سد باب، شمراہ کن لوگول کے
پیدا کردہ شبات کا ازالہ اور ادیان باطلہ کا رد کرنا شامل ہے اس کے
علاوہ اچھی اور مفید اسلامی کتابول کی نشرو اشاعت اور نصرانیت و
دہریت (الحاد) کے خلاف کام کرنے کے لیے مخلص اور امین لوگول
کی کوشٹول کا بروئے کار لانا بھی شامل ہے جیسے کہ الوداود میں صحیح
اسناد سے مروی حدیث ہے کہ مشرکول سے اپنے مال، جان اور
زبانوں سے جہاد کرو.

(۸) مسافرول کے لیے: یہاں ایے مسافر مراد ہیں جو اپنی کسی جائز ضرورت کے لیے ایک جگہ سے دو سری جگہ منتقل ہوتے ہیں اور ان کا زاد راہ ختم ہوجانے پر کسیں سے قرض وغیرہ بھی حاصل نہیں کر کئے تو انہیں زکواۃ میں سے اس قدر مال دیا جاسکتا ہے جو ان کے گھر پہنچنے تک کافی ہو اگر ایسا مسافر کسی غرض کی خاطر قیام پذیر ہے تو بھی اسے زکواۃ دی جاسکتی ہے اگر جہ اسے اپنی غرض پوری کرنے کے لیے کافی عرصہ درکار ہو.

زکواۃ تقسیم کرتے ہوئے ان آٹھ قسموں کی شمولیت ضروری نہیں بلکہ حاجت اور ضرورت کے تحت حکمران،اس کا نائب یا زکواۃ دینے والا اپنی صوابدید سے کام لیتے ہوئے ان میں بعض قسموں پر ہی صرف کر سکتا ہے۔

### ز کواہ کے غیر مستحق لوگ

درج ذيل لوگول كو زكواة نهيس دى جاسكتى.

(۱) اليے لوگ جو مالدار، عدرست، طاقتور اور روزگار پانے والے ہول.

(r) زکواۃ دینے والے کے والدین اور اس کے بیوی یچے، جکھ

اخراجات کا وه ذمه دارېو.

(۳) غیر مسلم جن میں بے نماز، مشرک اوربے دین سبھی لوگ شامل ہیں.

(r) نبی اکرم صلی الله علیه وسلم کی آل و اولاد (بی ہاشم)

اگر زکواۃ دینے والے کے والدین اور بیوی یچے فقیر ہوں اور کسی وجہ سے ان پر خرجہ یہ کرسکتا ہو تو اس حالت میں اس پر ایسے لوگوں کا

خرج واجب نه ہونے کی وجہ سے وہ انہیں زکواۃ دے سکتا ہے.

جبکہ والدین اور بیوی بچوں کے علاوہ سبھی قرابتداروں کو زکواۃ دی جاسکتی ہے اس طرح اگربی ہاشم (آل رسول) مال غنیت اور فنی کا

پانچواں حصہ وصول نہ کرپاتے ہوں تو ضرورت اور حاجت کے مد نظر ، رہ کا میں کا میں کا میں کا میں کا میں کا میں کا م

انهیں بھی زکواہ دی جاسکتی ہے۔

#### زکواۃ ادا کرنے کے فوائد

(۱) الله اور اس کے رسول کے احکام کی بجا آوری اور اللہ و رسول کی محبت کو نفسانی حب مال پر ترجیح دینا.

(٣) معمولی عمل کے مقابلے میں اس سے کئ گنا زیادہ تواب کا صول اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿ مَثُلُ اللَّذِینُ یُنفِقُونَ أَمَوَا لَهُمُ فِي سَبِیْلِ اللهِ كَمَثُلُ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبُعَ سَنَابِلَ فِي كُلِلْ سُنبُلَةٍ مَائِلَةً حَبَّةً واللهُ يُضَاعِفُ لَمَنُ يَشَاءُ ﴾ والله عمل خرج كرتے ہيں إن كے ترجمہ: وہ لوگ جو اپنا مال اللہ كى راہ میں خرج كرتے ہیں إن كے ترجمہ: وہ لوگ جو اپنا مال اللہ كى راہ میں خرج كرتے ہیں إن كے

ترجمہ: وہ لوگ جو آبنا مال اللہ کی راہ میں خرچ کرئے ہیں اُن کے اس خرچ کرئے ہیں اُن کے اس خرچ کرئے ہیں اُن کے اس خرچ کی مثال اس دانے کی ہے جس سے سات بالیاں اگیں ہر بالی میں سو دانہ ہو اللہ تعالیٰ جسے چاہتے ہیں کئی گنا بردھا کر دیتے ہیں.

(٣) صدقہ و زکواۃ ایمان کی دلیل اور اس کا ثبوت ہے جیسا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا صدقہ (ایمان کا) ثبوت ہے۔ سلم

(م) گناہ اور برے انطلق سے پاکیزگی کا سبب:

الله تعالىٰ فرماتے بيں: ﴿ خُذْ مِنَ أَمُوَا لِهِمْ صَدَقَةٌ تُطَهِّرهُمُ

وَتُوكِيْهُمْ بِهَا ﴾ وسورة التوبة/١٠٣،

ترجمہ: ان کے مال سے صدقہ وصول کرکے انہیں (گناہوں سے) یاک و صاف کرو

(۵) مال میں خیر و برکت پیدا ہوتی ہے اور نقصانات سے محفوظ ہوجاتا ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: صدقہ کرنے سے لَبِهِي مال كم نهيس بوتا (١) اور الله تعالى فرمات بين: ﴿ وَمَا أَنفَقُتُمُ مِنْ شَيْءٍ فَهُو يُخلِفُهُ وَهُوَ خُيْرُ الرَّازِقِيْنَ﴾ . وسورة سباه ترجمہ: اور جو چیز بھی تم اللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہو تو اللہ تعالیٰ اس كا تعم البدل عطا كرتے ہيں اور وہى بهترين رزق دينے والے ہيں. (٢) صدقه كرنے والا روز قيامت اينے صدقه كے زير سايہ موكا. رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: روز قیامت جب کسی چیز کا سایہ نہیں ہوگا اس دن سات قہم کے لوگوں کو اللہ کے عرش کا سایہ نصیب ہوگا ان میں ایک وہ شخص ہے جس نے اس طرح سے چھیا کر صدقہ کیا کہ اس کے بائیں ہاتھ کو معلوم نہ ہو کہ اس کے دائیں ہاتھ نے کیا صدقہ کیا ہے. (r)

(2) صدقہ رحمت اللی کا سبب ہے: الله تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿ وَدَهُمِنِيُ وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَائَتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتُقُونَ وَيُؤتُونَ الرَّكَاةَ ﴾ . (٣) ترجمہ: اور میری رحمت ہر چیز سے وسیع ہے جے میں الیے لوگوں كا مقدر بناؤں گا جو مجھ سے ڈرتے ہوں اور زكواۃ اوا كرتے ہوں.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲) باري مسلم (۳) سور و الاعراف

#### ز کواۃ نه دینے والوں کی سزا

(زکواۃ نہ دینا بہت بڑا جرم ہے اور مانعین زکواۃ کے لیے درد ناک عذاب کی وعید آئی ہے) مترجم (۱) ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَالَّذِينَ يَكُنِزُونَ الذَّهَبَ وَالفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي مَسِيلِ اللهِ فَبَشِرُهُمْ بِعَذَابِ أليم يَومَ بُحُملَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمُ فَتُكُوى بِهَا جِبَاهُهُم وَجُنُوبُهُم وَظَهُورُهُم هٰذَا مَا كَنَرْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَلْهُورُهُم هٰذَا مَا كَنَرْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَلْهُورُهُم هٰذَا مَا كَنَرْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَلْهُورُهُم هٰذَا مَا كَنَرْتُمْ الْمَنفُورَهُم فَذُوقُوا مَا كُنتُمْ تَكِنزُونَ ﴾ . ه ٢٥٠ النوبة، ترجمہ: ان لوگوں کو درد ناک عذاب کی خوشجری سنادو جو سونا اور چاندی جمع کرکے رکھتے ہیں اور اسے خداکی راہ میں خرج نمیں کرتے، ایک دن آئے گا کہ اسی سونے چاندی پر جمنم کی آگ دہکائی جائے گی اور پھر اسی سے ان لوگوں کی پیشانیوں، پہلووں اور پیشھوں کو واغا جائے گا ، اور کیا جائے گا یمی وہ خزانہ ہے جو تم نے اپنے لیے واغا جائے گا ، اور کیا جائے گا یمی وہ خزانہ ہے جو تم نے اپنے لیے جمع کی ہوئی دولت کا مزہ چکھو.

(۲) مسند احمد اور صحیح مسلم میں حضرت ابوہررہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو دولت مند شخص اپنی دولت کی زکواۃ نہیں لکالتا تو قیامت کے روز اس کی اسی دولت کی تختیاں بنا کر جمنم کی آگ میں گرم کی جائیں گی، پھر ان

سے اس کے پہلو، پیشانی، اور پیٹھ کو داغا جائے گا یہ ایسے دن میں ہوگا جو پیاس ہزار سال کے برابر ہوگا یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ بندوں کا حساب کرلیں، اس کے بعد اسے جنت یا جہنم کا راستہ دکھایا جائے گا. (r) حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جس کو اللہ تعالیٰ نے مال دیا ہو اور اس نے اس سے زکواہ اوا نہ کی تو قیامت کے دن اس کا مال گنج سانب کی شکل میں جس کی آنکھوں میں دو نقطے ہوں گے اس کے گلے کا طوق بن جائے گا پھر اس کی دونوں باچھیں پکڑ کر کھے گا میں تیرا مال ہوں میں تیرا خزانہ ہوں (۱) پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیہ آيت تلاوت فرماني (r) ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَ اِلَّذِيْنَ يَبْخَلُونَ مِا آتاهُمُ اللهُ مِنُ فَضُلِهِ هُوَ خَيْرًا لَهُمْ ، بَلُ هُو شَرٌّ لَهُمُ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ . ترجمہ: جن لوگوں کو اللہ نے اپنے فضل سے مال دیا ہے وہ اس میں کنجوی (اور بخل) سے کام لیتے ہیں تو اپنے لیے یہ بخل بہتر یہ تھمیں بلکہ یہ ان کے حق میں بہت برا ہے، عظریب روز قیامت ان کا پیر مال جس میں بخل کرتے ہیں یہ ان کے گلے کا طوق بنایا جائے گا۔ (٣) اس طرح آب صلی الله علیه وسلم نے فرمایا جو بھی اونٹ، گائے یا بکریوں کا مالک اینے ان جانوروں کی زکواۃ نہیں نکالتا وہ جب قیامت

کے دن (اللہ تعالیٰ کے ہاں) آئے گا تو اس کے یہ جانور بہت براے اور موٹے ہو چکے ہوں گے اسے اپنے سینگوں سے ماریں گے اور اپنے (پاؤں) سے روندیں گے جب سب جانور اس کے اوپر سے گزر جائیں گے تو دوبارہ پھر پہلے والے جانور آجائیں گے یہ اس دن ہوگا جو پچاس ہزار مال کے برابر ہوگا، یمال تک کہ لوگوں کا حساب مکمل ہوجائے گا) (۱) مال کے برابر ہوگا، یمال تک کہ لوگوں کا حساب مکمل ہوجائے گا) (۱) ضروری باتیں

(۱) مستحقین زکواۃ کی آکھ اقسام میں ہے کسی ایک قسم کو ہی زکواۃ دے دینا کافی ہے اور باقی ماندہ اقسام میں تقسیم کرنا ضروری نہیں.

(۲) قرصدار کو اتنی زکواہ دی جاسکتی ہے جس سے اس کا سبھی قرض یا

اس کا بعض حصہ ادا ہوجائے. میں یک ایر کر برنز میں میں میں مزید سے میں

(r) زکواۃ کسی کافر یا مرتد کو دینا جائز نہیں جیسا کہ بے نماز ہے کیونکہ وہ قرآن و حدیث کی رو سے کافر ہے، لیکن اگر اسے اس شرط پر زکواۃ دی جائے کہ وہ نماز کی پابندی کرے گا تو اس حالت میں حائز ہے

(۴) زکواۃ کسی مالدار کو دینا جائز نہیں کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس میں کسی مالدار یا طاقتور یا باروزگار کا کوئی حق نہد ۔۔۔

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲) العداؤد

(۵) کوئی شخص الیے لوگوں کو زکواہ نہیں دے سکتا جن کے اخراجات پورے کرنا اس پر واجب ہوں جیسے والدین اور بیوی یچے ہیں.

(۱) اگر کسی عورت کا شوہر فقیر ہو تو وہ اسے زکواۃ دے سکتی ہے جسے حدیث میں آتا ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی بیوی نے اسپنے خاوند عبداللہ من مسعود کو زکواۃ دی تو نبی اکرم

ں ہیں سے سپ حاویر سبر ملہ بن سے دو تو روہ دل و بن ہر ہر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو ایسا کرنے پر بر قرار رکھا. (۷) بغیر ضرورت ایک ملک سے دوسرے ملک کی طرف زکواۃ منتقل

کرنا جائز نمیں لیکن اگر جس ملک سے زکواۃ دینے والے کا تعلق ہے وہال کوئی محتاج نہ ہو یا دوسرے ملکوں میں قبط سالی یا مجاہدین کی مدد مقصود ہو تو اس قسم کے مصالح عامہ کے مد نظر منتقل کی جاسکتی ہے۔

(۸) اگر کسی شخص کا مال نصاب زکواۃ کو پہنچ جائے لیکن وہ خود کسی

دوسرے ملک میں ہو تو اسے مذکورہ حالات کے سوا اس ملک میں زکواۃ نکانی چاہیے جس میں اس کا مال ہے۔

(۹) فقیر کو اتنی زکواہ دی جاسکتی ہے جو اسے کئی ممینوں یا ایک سال تک کے لئے کافی ہو۔

ب سے سب میں ہوت ، خاندی ، نقدی ، زیورات یا کسی بھی دوسری شکل اس کی فرضیت میں ہے کہونکہ اس کی فرضیت میں دارد ہونے والی دلیلیں عام اور بغیر تقصیل کے آئی ہیں اگر جپ

بعض علماء فرماتے ہیں کہ پہنے جانے والے زبورات پر زکواہ فرض نہیں لیکن پہلے قول کی دلیلیں زیادہ سمجے ہیں اور احتیاط بھی اسی پر عمل پیرا ہونے میں ہے۔

(١١) انسان نے جو کچھ اپنی ضروریات کے لیے تیار کیا ہو جیسے کہ اشیاء خورد ونوش، مکان، جانور، گاڑی اور کیڑے وغیرہ ہیں الیی چیزوں میں زکواۃ فرض نہیں ہوتی جیسے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کسی مسلمان پر اس کے غلام یا گھوڑے میں زکواۃ واجب

لیکن جیسے پہلے ذکر ہوا ہے کہ سونے اور چاندی کے زبورات اس حکم

سے مستثنی ہیں.

(۱۲) کرائے پر دئیے جانے والے مکان اور گاڑیوں کے کرائے کی رقم پر اگر سال گرز چکا ہو تو اس سے بھی زکواۃ تکالنا ہوگی چاہے وہ رقم بذات خود ہی اتنی ہو کہ زکواۃ کے نصاب کو پہنچ جائے یا دوسرا مال ساتھ ملانے سے پہنچے.

(زکواہ کے یہ مسائل شخ عبداللہ بن القصیر کے رسالہ سے معمولی تقرف کے ماتھ اخذ کیے گئے ہیں)

<sup>(</sup>۱) بکاری و مسلم

#### "روزہ اور اس کے فوائد"

(روزہ ایک عظیم عبادت ہے جس کی فضیلت و اہمیت درج ذیل فرمودات سے واضح ہوتی ہے) مترجم

ارَ اللهُ بارى تعالى بِ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا كُتِبَ عَلَيكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلكُمْ لَعلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ وسورة البقرة،

ترجمہ: اے ایمان والو تم پرروزے فرض کیے گئے ہیں جیسے کہ تم سے پہلے لوگوں پر فرض کیے گئے تھے تاکہ تم پرہیزگار بن سکو.

(۱) رسول الله على الله عليه وسلم نے فرمایا روزه(آگ) سے دھال

(1) 4

(۲) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو شخص رمضان کے روزے ایمان رکھتے ہوئے اور اجرو تواب کی خاطر رکھتا ہے اس کے سابقہ گناہ معاف کردیے جاتے ہیں. (۲)

(r) جو شخص رمضان کے روزے رکھنے کے بعد ماہ شوال میں سے چھے روزے رکھتا ہو وہ الیے ہے جیسے اس نے بورے سال کے روزے

ر کھے ہوں (۳)

<sup>(</sup>۱) سور ه بقره (۲) بکاری و مسلم (۳) بکاری و مسلم

(٣) جس شخص نے رمضان (کی راتوں) میں ایمان رکھتے ہوئے اور اجر و تواب کے حصول کے لیے قیام کیا (یعنی تراوی پڑھی) اس کے ابلاقہ گناہ معاف کردئے جائیں گے- بحاری و مسلم یادر مسلم! آپ کو معلوم ہونا حامے کہ روزہ بہت سے فوائد بر ادر

برا در مسلم! آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ روزہ بہت سے نوائد پر مشتل عبادت ہے.

(۱) روزہ رکھنے سے نظام ہضم اور معدے کو مسلسل کام کرنے سے کچھ راحت ملتی ہے اور بے کار فضلے ضائع ہوجاتے ہیں جسم طاقتور ہوتا ہے اس کے علاوہ ہوتا ہے اس کے علاوہ سکریٹ نوش صفرات کو سگریٹ نوشی سے باز رکھتا ہے اور سگریٹ نوشی چھوڑنے میں مدد دیتا ہے.

(۲) روزہ سے انسان کے نفس کی اصلاح ہوتی ہے اور اس سے نظم و اطاعت اور صبر و خلوص کی عادت پیدا ہوتی ہے.

(٣) روزہ دار کو اپنے دوسرے روزے دار بھائیوں سے برابری کا احساس پیدا ہوتا ہے چنانچہ جب وہ ان کے ساتھ مل کر ہی روزہ رکھتا اور افطار کرتا ہے تو اسلامی وحدت کا شعور پیدا ہوتا ہے اور جب اسے بھوک محسوس ہوتی ہے تو اسے بھوکے اور محتاج بھائیوں کی مدد کرنے کا احساس ہوتا ہے۔

## "ماہ رمضان میں آپ کے فرائض"

برادر مسلم! آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے اوپر روزہ اپنی عبادت کے لیے فرض کیا ہے جے مقبول و مفید بنانے کے لیے درج ذیل اعمال کو اپنانا چاہیے۔

(۱) نمازوں کی پابندی کرنا چاہیے کیوں کہ بہت سے روزہ دار نماز پڑھنے سے غفلت برستے ہیں حالانکہ وہ دین کا ستون ہے جے چھوڑنے والا کافر ہے.

(۲) انطاق حسنہ اپنائیے اور روزہ رکھنے کے بعد کفر اور دین کو برا کہنے اور روزہ برا کو برا کہنے اور روزہ کی وجہ سے لوگوں سے بدسلوکی کرنے سے بچے کیونکہ روزہ برا معاملہ سکھانے کے بجائے انسانی نفس کی اصلاح کرتا ہے اور کفر مسلمان کو اسلام سے خارج کردیتا ہے۔

(٣) ہنسی مذاق کرتے ہوئے بھی بیہودہ باتیں نہ کریں کیونکہ اس سے روزہ ضائع ہوجاتا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں جب تم میں سے کوئی روزے کی حالت میں ہو تو گالی گلوچ اور بیہودہ باتیں نہ کرے یہاں تک کہ اگر کوئی اس سے جھگڑا کرے تو کمہ دے کہ میں روزہ دار ہوں -باری و مسلم

(۴) روزے سے فائدہ اٹھاتے ہوئے سگریٹ چھوڑنے کی کوشش کیجے کیونکہ سگریٹ نوشی کینسر اور السر جیسی بیاریوں کا سبب بنتی ہے اور آپ کو چاہیے کہ اینے آپ کو صاحب عزم و ہمت انسان بنائیں چنانچہ اپنی صحت اور مال کی حفاظت کرتے ہوئے افطاری کے بعد بھی الیے ہی سگریٹ نوشی سے باز رہیے جیسے روزہ کی حالت میں تھے. (۵) روزہ افطار کرتے ہوئے زیادہ کھانا مت کھائیے کیونکہ روزہ اس سے بے سود ہوجاتا ہے اور صحت کو نقصان پہنچتا ہے۔ (٢) سينما اور طبلي ويژن ديكھنا اخلاق بگاڑنے والى اور روزے كى منافى جیزیں ہیں اس لیے الیمی چیزوں سے دور رہیے. (4) رات کو دیر تک جاگ کر سحری اور نماز فجر کو ضائع یه کریں اور صح سویرے اپنے کام میں مصروف ہوجائیں کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا کی ہے کہ یا اللہ میری امت کے لیے صبح کے اوقات میں برکت پیدا فرمادے. (احد، ترمذی، صحح) (۸) قرابت دارول اور محتاج لوگول ير زياده سے زياده صدقه و خيرات کرو اور متحارب (لڑنے والوں) کے درمیان صلح کراؤ. (٩) کشرت سے اللہ کا ذکر، قرآن کریم کی تلاوت کرنے، قرآن سننے، اس کے معانی پر غور کرنے اور اس پر عمل پیرا ہونے میں اپنے اوقات صرف کریں کسی مسجد وغیرہ میں اگر مفید درس ہو تو الیمی

علمی مجالس میں حاضری کی کوشش کریں جبکہ رمضان کے آخری عشرہ میں مسجدوں کے اندر اعتکاف بیٹھنا سنت ہے۔

(۱۰) آپ کو چاہیے کہ روزہ کے احکام جاننے کے لیے اس سے متعلقہ کتابوں کا مطالعہ کریں چنانچہ آپ کو معلوم ہوگا کہ بھول کر کھانے پینے سے روزہ نہیں ٹوٹنا اسی طرح آپ کے لیے جنبی حالت میں سحری کھانا اور روزہ کی نیت کرنا جائز ہے حالانکہ طہارت اور نماز کے لیے جنابت سے غسل کرنا ضروری ہوتا ہے۔

(۱۱) رمضان کے روزوں کی پابندی کریں اور بغیر عذر روزہ افطار نہ کریں، اور جو شخص جان بوجھ کر روزہ چھوڑ دیتا ہے اسے اس دن کی قضا دینا ہوگی اور جو شخص رمضان میں روزہ کی حالت میں بیوی سے صحبت کرلیتا ہے تو اسے اس کا کفارہ دینا ہوگا، جو یہ ہے کہ وہ ایک غلام آزاد کرے گا اگر نہ مل کے تو دو ماہ کے مسلسل روزے رکھے اگر اتنی بھی طاقت نہ ہو تو پھر ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلائے برا در مسلم! رمضان میں سرعام روزہ خوری ایسا جرم ہے جو اللہ کے خلاف جراء ت مندی، اسلام کا مذاق اڑانے اور لوگوں میں برائی و بے حیائی پھیلانے کے مترادف ہے، آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ روزہ خوروں کے لیے عید نہیں ہے کیونکہ عید خوشی کا وہ عظیم جشن ہے جو روزے یورے ہونے اور عبادت قبول ہونے پر منایا جاتا ہے.

#### روزہ سے متعلق احادیث

(١) رمضان كي فضيلت مين رسول الله صلى الله عليه وسلم كا ارشاد ب: جب رمضان شروع ہوتا ہے تو آسمان کے دروازے کھول دیے جاتے ہیں اور جہنم کے دروازے بند کردیے جاتے ہیں اور شیطان جکر دیے جاتے ہیں ایک روایت میں ہے کہ جب رمضان شروع ہوتا ہے تو جنت کے دروازے کھول دئیے جاتے ہیں ( باری و مسلم ) (۲) اور سنن ترمذی کی روایت میں آتا ہے کہ رمضان المبارک کی ہر

رات میں منادی آواز لگاتا ہے کہ اے بھلائی چاہنے والے نیکی اور بھلائی کے لیے لیک آ، اے برائی کا ارادہ کرنے والے، برائی کرنے سے باز آجا اور اس کے آخر تک اللہ تعالیٰ اینے (نیک) بندوں کو جہنم سے آزاد کرتے رہتے ہیں (۱)

(r) حدیث میں آتا ہے کہ کسی آدی کے ہر نیک کام کا ثواب دس گنا ہے سات سو گنا تک براھا کر دیا جاتا ہے، لیکن روزے کے ثواب کے متعلق اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

الصَّوْمُ لِيْ وَأَنَا أَجْزِيْ بِهِ ، ترجمہ: روزہ میرے لیے ہے ، اور میں ہی اُس کا اجر دول گا کیونکہ روزہ دار ابنی خواہشات اور کھانا پینا صرف میری خاطر چھوڑتا ہے،

<sup>(</sup>۱) مشکوٰہ میں البانی نے حسن قرار دیا ہے

روزہ دار کو دو خوشیاں حاصل ہوتی ہیں ایک خوشی روزہ افطار کرتے ہوئے دوسری خوشی اپنے رب سے ملاقات کرتے ہوئے، اور روزہ دار کے منہ کی یو اللہ تعالیٰ کے ہاں مشک کی خوشبو سے بھی زیادہ پسندیدہ ہے (۱)

(م) زبان کی حفاظت کے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جو شخص روزہ رکھنے کے باوجود جھوٹ بولنے اور جھوٹ پر عمل پیرا ہونے سے باز نہیں آتا تو ایسے شخص کے کھانا پینا چھوڑنے کی اللہ کو ضرورت نہیں.

سحری و انطاری کے آداب اور انطاری کی دعا کے بارے میں رسول اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں:

(۱) جب کوئی افطاری کرنا چاہے تو اسے تھجور سے روزہ افطار کرنا چاہیے کیوئکہ یہ بابرکت چیز ہے، اور اگر تھجور نہ ملے تو چھر پاکیزہ پائی ہی کافی ہے (۲)

(۲) رسول الله صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے سحری کیا کرو کیونکہ سحری کھانا بابر کت ہے (بخاری و مسلم)

(۳) اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لوگ اس وقت تک بہتری اور بھلائی میں ہیں جب تک وہ افطاری میں جلدی کرتے ہیں

(۱) بکاری و مسلم (۲) ترمذی محقق جامع اصول کا کهنا ہے که اس حدیث کی سند صحیح ہے

(یعنی سورج غروب ہوتے ہی روزہ افطار کر لیتے ہیں) (بخاری و مسلم)

(٣) رسول الله صلى الله عليه وسلم جب افطاري كرت توب وعا يرطق:

﴿ اللَّهُمَّ لَكَ صُمْتُ وَعَلَىٰ رِزُقِكَ أَفْطَرتُ ، ذَهَبَ الظَّمَا ۗ وَابِتَلَّتِ ۚ الْعُرُوقُ ، وَثَبِتَ ۚ الْأَجِرُ ۚ إِنْ شَآءَ اللَّهُ ﴾ .

ترجمہ: اے اللہ میں نے تیرے لیے ہی روزہ رکھا اور اب تیرے ہی دیئے ہوئے رزق پر افطاری کررہا ہوں، پیاس جاتی رہی، رکیس تر

ہو گئیں اور روزے کا تواب ثابت ہوگیا (۱)

### نبی اکرم علیہ الصلا ۃوالسلام کے روزے

(۱) رسول الله صلی الله علیه وسلم فرماتے ہیں که ہر ماہ میں حین دن کے اور رمضان المبارک کے روزے رکھنا بورے سال کے روزوں کے برابر ہیں اور یوم عرفات (۹ ذوالحجہ) کا روزہ رکھنے سے اللہ سے امید رکھتا ہوں کہ وہ چھلے اور ایک اگلے سال کے گناہ معاف کردے گا اور یوم عاشورہ (دس محرم) کا روزہ رکھنے سے سابقہ ایک سال کے گناہ معاف ہوجاتے ہیں. (۲)

(٢) پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اگر میں آئندہ سال تک زندہ رہا تو (یوم عاشورہ کے ساتھ) نو محرم کا روزہ بھی رکھوں گا. (چنانچہ نو اور دس محرم کا روزہ رکھنا سنت ہے)

(۱) ابعداؤد، محقق جامع الاصول اور علامه الباني نے مشکواہ میں حدیث نمبر 199 کے

تحت صحیح قرار رہا ہے۔ (۲) مسلم ۱۱۴

تتبیہ: حج کرنے والوں کے لیے نو ذوالحجہ کا روزہ رکھنا سنت نہیں.

(٣) رسول الله على الله عليه وسلم سے جب سوموار اور جمعرات كے روزوں كے متعلق لوچھا كيا تو آپ على الله عليه وسلم نے فرمايا: يه وہ دو دن ہيں جن ميں انسان كے اعمال الله تعالیٰ كے ہاں پيش كيے جاتے ہيں. اس ليے ميں چاہتا ہوں كه الله كے سامنے ميرے اعمال روزے كى حالت ميں پيش ہول (١)

(٣) رسول الله صلى الله عليه وسلم في عيد الفطر اور عيد الاضحى ك دن روزه ركھنے سے منع كيا (٢)

(۵) حضرت عائشہ رضی اللہ عنما فرماتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے رمضان کے علاوہ مجھی بھی کسی پورے مہینہ کے روزے نہیں رکھے (۳)

(٦) نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم شعبان سے زیادہ کسی مہینہ میں روزے نہ رکھتے تھے،

(یعنی آپ سب سے زیادہ نفلی روزے شعبان میں رکھا کرتے) (r)

<sup>(</sup>۱) نسانیٔ حسن المنذری (۲) بکاری و مسلم (۳) بکاری و مسلم (۳) بکاری

## حج اور عمرہ کی فضیلت

(جج اسلام کا رکن عظیم ہے جو بہت بڑی فضیلت و اہمیت کا حامل ہے) مترجم

(۱) ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَلَهِ عَلَى النّاسِ حِجُ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ اللهِ سَبِيلًا ، وَمَنُ كَفَرَ فَإِنَّ الله غَني عَنِ الْعَالَمُن ﴾ الله ترجمہ: اور جو لوگ بیت الله پہنچنے کی طاقت رکھتے ہوں ان پر بیت الله کا جج کرنا فرض ہے اور جو شخص کفر (الکار) کرتا ہے تو الله تعالی تمام جمانوں سے غنی ہے.

(٢) رسول الله صلى الله عليه وسلم كا فرمان ہے كه ايك عمره كے بعد دوسرا عمره كرنا گناه معاف ہونے كا سبب بنتا ہے اور حج مقبول كى جزا جنت كے سوا كھ نہيں (٢)

(مقبول حج وہ ہوتا ہے جو سنت کے مطابق ہو اور گناہوں و برائیوں سے پاک ہو)

(۳) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو شخص بیہودہ باتوں اور گناہوں سے دور رہتے ہوئے جج کرتا ہے وہ گناہوں سے ایسے پاک ہوکر لوٹنا ہے جیسے آج اسے اس کی ماں نے جنم دیا ہو (۳) (۱) سورہ آل عمران (۲) بکاری و مسلم (۳) بکاری و مسلم (°) نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا مجھ سے حج کے اعمال سیکھو۔ دسلم ہ

(۵) برادر مسلم! آپ کو جب بھی اتنا مال مہیا ہوجائے کہ جج کے لیے جانے اور آنے کے اخراجات پورے ہو سکیں تو پھر جلدی جج کا فریضہ ادا کرنے کی کوشش کیجئے۔ اور آپ کو تحفے تحائف کے خریدنے کے لیے مال اکٹھا کرنے کی فکر نہیں ہونی چاہیے، کیونکہ ایسی چیزوں کی اللہ تعالیٰ کے ہال کوئی قدر و قیمت نہیں، اس لیے بیماری، فقر و فاقہ یا نافرمانی کی حالت میں موت آجانے سے پہلے جج کی ادائیگی ہوجانی چاہیے کیونکہ جج اسلام کے ارکان میں سے ایک رکن ہے۔

(۲) مج یا عمرہ کے لیے خرچ کیے جانے والے مال کے لیے شرط ہے کہ وہ حلال ہو تاکہ اللہ تعالیٰ کے ہاں قبولیت یا یکے

(2) عورت کے لیے حج یا کسی دوسرے مقصد کے لیے بغیر محرم سفر کرنا حرام ہے جیسے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کوئی عورت اس وقت تک سفر نہ کرے جب تک اس کے ساتھ اس کا محرم نہ ہوجوری و مسلم،

(۸) تج کو جانے سے پہلے جس سے لڑائی ہو اس سے صلح کرلو قرض ادا کرلو اور گھر والوں کو وصیت کردو تاکہ وہ بناؤ سنگھار، گاڑیوں، مٹھائیوں اور کھانوں وغیرہ پر فضول خرچی نہ کریں، ارشاد باری تعالیٰ ہے وسورة الأنعام،

المُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا،

ترجمه: كلاؤ پيو ليكن فضول خرجي مت كرو.

(9) مج مسلمانوں کا ایک عظیم اجتاع ہے، اس میں تعارف، محبت تعاون مشکلات کا حل اور اس جیسے بہت سے دین و دنیا کے فوائد حاصل کرنے کا موقع ملتا ہے.

(۱۰) اورسب سے اہم یہ بات ہے کہ آپ اپنی مشکلات کے حل کے لیے صرف اللہ تعالیٰ کی طرف ہی رجوع کریں. اس سے مدد لیں اور ابنی حاجتیں طلب کریں. اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِيَّ وَلَا أُشِّرِكُ بِهِ أَحَدًا ﴾ ﴿ وَهُ الْجُنِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ ال ترجمہ: (اے بی) کمہ دو کہ میں تو صرف الله کو پکارتا ہوں اور اس کے ساتھ کی کو بھی شریک نہیں کھراتا.

(۱۱) عمرہ کسی وقت بھی ادا کیا جاسکتا ہے، لیکن رمضان المبارک میں ادا کرنا افضل ہے جیسے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: رمضان میں کیے جانے والے عمرے کا ثواب حج کے برابر ہے (۱)

(۱۲) مسجد الحرام (بیت الله) میں نماز ادا کرنا دوسری جگهوں پر نماز

پڑھنے کی نسبت لاکھ درجہ بہتر ہے چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میرے اس مسجد (مسجد نبوی) میں نماز ادا کرنا باقی جگہوں کی نسبت ہزار درجہ بہتر ہے، سوائے مسجد الحرام کے. (۲)

بیت هرار در ربیه ، سرم (۱) بکاری و مسلم (۲) بکاری و مسلم ۱۱۸ کیونکہ مسجد الحرام میں اداکی جانے والی نماز میری اس مسجد (مسجد نبوی) کی نسبت سو درجہ بہتر ہے (احد نسج )

چنانچه ۱۰۰۰×۱۰۰۰=۰۰۰ ایک لاکه نماز.

(٣) جج کی تین اقسام ہیں جن میں سے جج تمتع سب سے بہتر ہے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے۔ اے آل محمد تم میں سے جو کوئی جج کرے تو اسے چاہیے کہ پہلے عمرہ کی نیت سے احرام باندھے پھر جج کرے۔ (ابن حبان وصححہ الاالبانی۔)

چنانچہ آپ کو بھی چاہیے کہ جج متع کریں. اس کا طریقہ کاریہ ہے کہ آپ جج کے مہینوں (شوال، ذوالقعد اور ذوالحجہ) میں میقات سے احرام باندھتے ہوئے صرف عمرہ کی نیت کریں بیت اللہ پہنچ کر طواف اور سعی کرکے بال کٹوائیں اور احرام کھول دیں پھر آٹھ ذوالحجہ کو حج کی نیت سے دوبارہ احرام پہنیں.

## "عمره ادا كرنے كا طريقه"

عمرہ کے لیے درج ذیل اعمال مطلوب ہیں

(۱) احرام باندهنا (۲) طواف کرنا (۳) سعی کرنا (۴) بال مندوانا (۵) احرام سے لکنا (حلال ہونا)

(۱) احرام باندھنا: جب میقات پر پہنچیں تو غسل کرکے احرام پہنیں اور عمرہ کی نیت کرتے ہوئے (کبیّن اَللّٰهُمْ بِعُمْرَة) یا الله میں عمرہ کے لیے حاضر ہوا ہوں اور پھر بلند آواز سے تلبیہ کھتے رہیے جس کے الفاظ یہ ہیں: «اَبَیْنُ اللّٰهُمَّ لَبَیْنُ، لَبَیْنُ لَا شَرِیْكَ لَلْ شَرِیْكَ لَكَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالنَّاكُ، لَا شَرِیْكَ لَكَ اللّٰهُمُ لَلّٰ وَالْلُكُ، لَا شَرِیْكَ لَكَ، اِلّٰ اَلْكَ وَالنَّاكُ، لَا شَرِیْكَ لَكَ،

(۲) طواف کرنا: مکہ پہنچتے ہی بیت اللہ (مجد الحرام) میں جائے اور بیت اللہ کے سات چکر لگا کر اس کا طواف کریں. ہر چکر حجر اسود سے (اللہ اکبر) کہتے ہوئے شروع کریں، اگر میسر ہو تو اسے بوسہ دے لیں ورنہ اس کی طرف دائیں ہاتھ سے اشارہ کردینا کافی ہے۔ رکن یمانی سے گزرتے ہوئے اگر میسر ہو تو ہاتھ لگادو ورنہ اسے چومنے یا اشارہ کرنے کی ضرورت نہیں رکن یمانی سے حجر اسود کی طرف آتے

، رَبَّنَا آتِنَا فِيْ الدُّنْيَا حَسَنَةً ، وَفِيْ الْأَخِرَةِ حَسَنَة ، وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ **،** 

ترجمہ: اے ہمارے پروردگار ہمیں دنیا میں بھلائی عطا کر اور آخرت میں بھی بھلائی عطا کر اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرما اور ہمیں جہنم کے عذاب سے بچالے۔ طواف مکمل کرنے کے بعد مقام ابراہیم کے پچھے دو رکعت نماز پڑھیے جن میں پہلی رکعت میں سورۃ الکافرون اور دوسری رکعت میں سورۃ الکافرون اور دوسری رکعت میں سورہ الانحلاص بڑھیے۔

سوره الاخلاص پرهيے. (r) سعی کرنا: طواف کے بعد دو رکعت نماز پڑھنے کے بعد صفا باڑی پر چڑھے ، محر قبلہ رو ہوکر اپنے ہاتھ اٹھائے ہوئے یہ دعا يِرْهِي : ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوَّةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ۚ أَبَدُأُ بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِه ، ترجمہ: بے شک صفا اور مروہ اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں سے ہے. میں بھی اس چیز سے ابتدا کرہا ہوں جس سے اللہ تعالیٰ نے ابتدا کی۔ (٣) پھر بغير اشاره وغيره كيے تين مرتبہ (الله أكبر) كه كر باتھ الْمُعَالَے ، وَكُ تَمِن بَارِبِهِ دَعَا يُرْهِي: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَا اللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَيْءٍ قَدِيْرٍ ، لَا شَرِيْكَ لِهُ ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحُمْدُ ، وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٍ ، لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ ، أَنْجَزَ وَعْدَهُ ، ونَصَوَ عَبْدَهُ ، وَهَزَمَ أَلاَحْزَابَ وَتَحَدُّهُ ﴾

ترجمہ: اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اس کا کوئی شریک نہیں بادشاہی اس کے لیے ہمد و تعریف زیبا ہے وہ ہر بات پر قادر ہے اس کے سوا کوئی معبود نہیں وہ آکیلا ہے اس نے اپنا

وعدہ پورا کیا اور مدد کی اپنے بندے کی، اور تمام جماعتوں کو اس نے شکست دی (الوداؤد)

اور پھر حسب منشا دعا کریں جب بھی مفا اور مروہ پر آئیں تو باقی دعاؤں کے ساتھ یہ دعا بھی دہرائیں، صفا مروہ کے درمیان چلتے ہوئے دو سبز نشانوں کے درمیان دوڑیں سعی کے لیے سات چکر لگانا ہوں گے، صفا سے مروہ تک جانا ایک چکر اور مروہ سے صفا تک آنا دوسرا چکر ہوگا.

(۴) اس کے بعد اپنے پورے سرکے بال منڈوالیں، یا کٹوالیں جبکہ عورت کے لیے سرسے تھوڑے سے بال کاٹ لینا کافی ہے۔

(۵) اس کے ساتھ ہی آپ عمرے کے اعمال سے فارغ ہوجائیں گے اب آپ احرام کھول مکتے ہیں.

" حج کے اعمال اور ان کا طریقہ کار"

ج کے لیے درج ذیل کام کرنا مطلوب ہے۔

(۱) احرام باندهنا (۲) منی میں راتیں گزارنا (۳) عرفات میں کھٹرنا (۴) مزدلفہ میں رات گزارنا (۵) کنکریاں مارنا (۲) قربانی کرنا (۷) بال منڈوانا (۸) طواف کرنا (۹) سعی کرنا.

ان اعمال کی تفصیل یہ ہے:

(۱) آٹھ ذوالحجہ کو مکہ میں اپن قیام گاہ سے ہی احرام باندھ کر (اَبَیکُ اَللّٰہُمْ َ بِحَجَّةٍ) اے الله میں جج کے لیے حاضر ہوں، کہ کر منی چلے جائیں وہاں ظہر، عصر، مغرب اور عشاء کی نمازیں قصر (یعنی چار کے بجائے دو رکعت) کرکے ان کے اوقات میں ادا کریں، یہ رات وہیں گزاریں اور فجر کی نماز ادا کریں.

(۲) نو ذوالحجہ کو سورج طلوع ہونے کے بعد عرفات چلے جائیں وہاں ظہر اور عصر کی نماز ایک اذان اور دو اقامتوں سے قصر اور جمع تقدیم کرتے ہوئے سنتیں پڑھے بغیر ادا کریں. اور اس بات کا خیال رکھیں کہ آپ حدود عرفات کے اندر ہی الحمرین کیونکہ عرفات میں الحمرنا جج کا بنیادی رکن ہے جبکہ مسجدہ نمرہ کا اکثر صعبہ میدان عرفات سے باہر ہے۔ آپ کو چاہیے کہ اس دن بغیر ردزے کے ہوں تاکہ زیادہ سے زیادہ تعلیٰ اور اللہ تعلیٰ سے دعائیں کر سکیں اور اللہ تعلیٰ سے دعائیں کر سکیں.

(٣) غروب آفتاب کے بعد سکون و اطمینان سے مزدلفہ چلے آئیں جمال مغرب اور عشاء کی نمازیں قصر اور جمع تاخیر سے پڑھیں وہال رات گزاریں اور فجر کی نماز ادا کرنے کے بعد مشعر الحرام یا اپنی جائے قیام میں بیٹھے اللہ تعالیٰ کا ذکر و اذکار کرتے رہیں جبکہ ضعیف العمر اور کمزور لوگوں کو آدھی رات کے بعد مزدلفہ سے منی چلے جانے کی اجازت ہے۔

(م) عید کے دن (دس ذوالحجہ) کا سور کی طلوع ہونے سے قبل ہی منی ا كى طرف چل دين اور وبال نهينج كر درج ذيل كام كرين: ا ۔ طلوع آنتاب کے بعد سے رات تک کسی وقت میں بھی جمرہ عقبہ (برے جرے) کو (اللہ اکبر) کہتے ہوئے مسلسل سات کنکریاں ماریں. ب - عید کے ایام (جو کہ تیرہ ذوالحجہ کی شام تک باقی رہتے ہیں) میں سمى وقت من يا مكه مين قراني كرين. اس كا گوشت خود كهائيه اور فقیروں میں تقسیم کیچے کیکن اگر قربانی کے لیے پیسے نہ ہوں تو اس کے بدلے میں دس دن روزہ رکھیں. ان میں سے مین ایام ج میں اور سات اپنے گھر واپس لوٹ کر رکھیں، اگر کوئی عورت بھی جج تمتع کررہی ہے تو اس کے لیے بھی قربانی کرنا یا اس کے بدلہ میں روزے رکھنا فرض ہیں .

ج - اپنے پورے سر کے بال منڈوالیں یا کتروالیں لیکن منڈوانا افضل ہے اور اپنے عام کیڑے پہن لیں اس کے بعد آپ کے لیے منوعات احرام میں بوی سے تحبت کے سوا ہر چیز طلال ہوجائے گی۔ د - مکہ مکرمہ جاکر بیت اللہ کے بات چکر لگاتے ہوئے طواف زیارت (افاضہ) کریں اور صفا مروہ کے بات چکر لگاتے ہوئے سعی کریں طواف زیارت کی آپ کو عید کے آخر دنوں تک تاخیر کرنے کی اجازت ہے، طواف اور سعی کرنے کے بعد اب آپ کے لیے کی اجازت ہے، طواف اور سعی کرنے کے بعد اب آپ کے لیے

بوی سے مباثرت بھی جائز ہوگی جو اس سے قبل منع تھی۔ (۵) مکہ سے واپس آکر منی میں گیارہ اور بارہ ذوالحجہ کی راتیں گزاریں ان دو دنوں میں ظہر کے بعد سے لے کر رات تک کی بھی وقت میں تینوں جمرات چھوٹے، درمیانے اور بڑے کو بالتر تیب (اللہ اکبر) کہتے ہوئے سات سات کنکریاں مارین، اس بات کا خیال رکھیں کہ کنکریاں جمرہ کے ارد گرد حوض کے اندر گریں اگر کوئی کنکری اس میں نہ گرے تو اس کے بدلے دوسری کنکری مارنی ہوگی چھوٹے اور درمیانے جرے کو کنکریاں مارنے کے بعد باتھ اٹھائے ہوئے قبلہ رو ہوکر دعا کرنا سنت ہے، مردوں اور عور توں میں سے جو لوگ کمزور، سماریا ضعیف العمر ہوں انہیں کنکریاں مارنے کے لیے اپنی طرف سے کسی دوسرے کو نائب بنادینے کی اجازت ہے اس طرح پوقت ضرورت دوسرے یا تعیرے دن تک کنکریاں مارنے میں تاخیر کرنا

(٩) طواف وداع كرنا واجب ہے جو سفرے يہلے ہونا چاہيے.

## " جج اور عمرہ کرنے والے کے لیے ضروری ہدایات"

(۱) مج خالصة الله كي رضاك ليه كريس اوريد دعا كرين:

یا الله! میرا یہ حج ایسا ہو جس میں کسی قسم کی ریاکاری اور دکھاوا مقصود نه ہو

(۲) نیک اور صالح لوگوں کی رفاقت اختیار کریں، ان کی خدمت کریں اور اپنے ساتھیوں کی طرف سے پہنچنے والی تکلیفوں کو برداشت کریں.
(۳) سگریٹ نوشی سے پرہیز کریں کیونکہ یہ ایسا گھناونا اور حرام کام ہے جس سے بدن اور مال کا نقصان، ساتھیوں کو تکلیف اور اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہوتی ہے۔

(۳) نماز کے وقت مواک اعتمال کیجیے، گھر والوں کے لیے مسواک کھجور اور زمزم کا تحفہ لے جائیے کیونکہ ان چیزوں کی صحح احادیث میں فضیلت آئی ہے.

(۵) غیر محرم عور تول سے میل جول اور ان کی طرف نظر انتھانے سے برہیز کریں، اسی طرح اپنی عور تول کو غیر محرم مردول سے پردہ میں رکھیں.

(۲) مبد میں آئیں تو صفیں پھلائلنے کی بجائے اپنے نزدیک کسی جگہ

ير بيٹھ جائيں.

(2) کسی نمازی کے آگے ہے مت گزریں اگر جی آپ حرمین ہی میں کیوں نہ ہوں کیونکہ یہ شیطانی کام ہے.

(اس کی دلیل کے لیے کتاب کے ابتدا میں اس عنوان کے تحت دیکھیے)

(۸) نماز اطمینان اور سکون سے سُرہ (کسی دیوار یا آدمی وغیرہ) کے پیچھے پڑھھے جبکہ مقتدی کے لیے اس کے امام کا سرہ کافی ہے۔

(۹) طواف اور سعی کرتے، کنکریال مارتے اور حجر اسود کو بوسہ دیتے ہوئے اپنے ارد گرد لوگول سے نرمی سے پیش آئیں.

(۱۰) الله کو چھوڑ کر مردول اور قبر والول کو مت پکارئے کیونکہ یہ

السا شرک ہے جس سے حج اور دوسرے نیک اعمال ضائع ہوجاتے ہیں۔

ترجمہ: اگرتم شرک کروگ تو تمہارے اعمال ضائع کردئیے جائیں گے اور تم خسارہ پانے والوں میں سے ہوجاؤگے.

#### زیارت مسجد نبوی کے آداب

مبحد نبوی کی زیارت کرفاور اس میں نماز پڑھنے کی بہت فضیلت ہے، چنانچہ زیارت کے دوران درج ذیل آداب کو ملحوظ خاطر رکھیں۔

(۱) مبحد نبوی کی زیارت کرنا ست ہے جس کا حج کے اعمال سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہی اس کے لیے کوئی خاص وقت ہے۔

(۲) جب مسجد نبوی میں داخل ہوں تو دایاں پاؤں آگے براھاتے

بُوكَ بِهِ دَمَا يُرْهِي: ﴿ وِبِسُمِ اللَّهِ ۖ وَالسَّلَامُ عَلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ ،

اَلْلُهُمَّ الْنَتَحُ لِي أَبُوابَ رَحْمَتِكَ ، .

ترجمہ: (داخل ہوتا ہوں) اللہ کے نام سے، اور سلام ہو رسول اللہ پر، یا اللہ میرے لیے رحمت کے دروازے کھول دے.

(r) دو ركعت تحية المسجد برطهي اور بهريد دعا برطهت بوئ رسول الله

صلى الله عليه وسلم پر سلام پرطھيے: ﴿ ٱلسَّلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللهِ ،

السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَبَا بَكْيرٍ ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا عَمَرُ ،

ترجمہ: اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم تم پر سلامتی ہو' اے ابدیکر رضی اللہ عنہ تم پر سلامتی ہو' اے عمر رضی اللہ عنہ تم پر سلامتی ہو. پھر اگر کبھی دعا کرنا ہو تو قبلہ رو ہوکر دعا کریں اور رسول اللہ صلی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان آپ کی مد نظر ہونا چاہیے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

جب مانگو تو اللہ سے مانگو اور جب مدد طلب کرو تو صرف اللہ سے ہی مدد حاصل کرو (ترمذی، حسن صحح)

(م) دیواروں اور جالیوں وغیرہ کو چومنا جائز نہیں کیونکہ یہ بدعت ہے۔

(۵) ای طرح مجد سے باہر لکتے ہوئے الٹے پاؤں چلنا بے بنیاد اور

(٢) رسول الله صلی الله علیه و علم پر کشرت سے درود پر مطو کیونکه آپ نے فرمایا ہے جو شخص مجھ پر ایک مرتبہ درود پر مطعنا ہے الله تعالیٰ اس پر دس مرتبہ درود پر مطعنا ہے (مسلم)

(2) جنت البقیع آور شہداء احد کی زیارت کرنا بھی سنت ہے جبکہ مساجد سبعہ ' بئر عثمان اور مسجد قبلتین وغیرہ کی زیارت کرنا بے بنیاد اور خلاف سنت ہے۔

(A) مدینہ جاتے ہوئے مسجد نبوی کی زیارت اور پھر وہال پہنچ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر سلام پڑھنے کی نیت سے سفر کرنا چاہیے کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تین مسجدول کے علاوہ کسی جگہ کے لیے (عبادت کے قصد سے) رخت سفر باندھنا

جائز نہیں. اور وہ (تین مسجدیں) مسجد نبوی، مسجد اقصی اور مسجد الحرام ہیں (بخاری و مسلم)
(اور یہ بھی کہ مسجد نبوی میں ایک نماز کا ثواب باقی جگہوں کی نسبت ہزار مینا زیادہ ہے سوائے مسجد حرام کیونکہ وہاں ایک لاکھ نماز کا ثواب ملتا ہے)

#### "آئمه مجتهدين كاحديث يرعمل"

الله تعالی چاروں اماموں کو جزائے خیر دے کہ انہوں نے اپنے پاس پہنچنے والی احادیث کے مطابق اجتہاد سے کام لیا اور اگر جمیں ان کے درمیان بعض مسائل میں اختلاف نظر آتا ہے تو اس کی وجریہ ہے کہ ان میں سے بعض کے پاس وہ حدیثیں پہنچ محکیں جو دوسرے مک نه بہنچ کی تقین کیونکہ علماء حدیث اس دور میں حجاز، شام، عراق اور مصر وغیرہ کے دور دراز علاقوں میں بکھرے ہوئے تھے. اور تمام حدیثیں ایک ہی جگہ سے مل جانا ناممکن بات تھی، اس کے ساتھ ماتھ اگر اس دور کے کٹھن قسم کے ذرائع مواصلات مد نظر ہوں تو واقعی طور پر حصول حدیث کے لیے در پیش مشکلات کا اندازہ ہوجاتا ہے یمی وجہ ہے کہ جب امام شافعی عراق سے مصر جاتے ہیں تو بعض احادیث ملنے پر اپنا پہلا مسلک چھوڑ دیتے ہیں اور ان احادیث کی رو

سے نیا مسلک ایناتے ہیں.

اور جب ہم ان علماء کے درمیان کی مسئلہ میں اختلاف پاتے ہیں جیسے کہ امام شافعی تو صرف عورت کو چھولینے سے ہی وضو ٹوٹ جانے کے قائل ہیں اور امام الد صنیعہ کا قول اس کے برعکس ہے تو اس حالت میں چاہیے کہ کتاب و سنت کی طرف رجوع کیا جائے کہ کتاب و سنت کی طرف رجوع کیا جائے کہ کتاب و سنت کی طرف رجوع کیا جائے کہ کتاب و سنت کی طرف رجوع کیا جائے کہ کتاب و سنت کی طرف رجوع کیا جائے کہ کوئکہ اللہ تعالیٰ فرما تاہے: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِيْ شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ اِنْ کُتُمُ مَوْمَنُونَ بِاللهِ وَالْمُولِ اللَّهِ وَالْمُولِ اللهِ وَالْمُولِ اللهِ وَالْمُولِ اللهِ اللهِ اور رسول صلی الله اور آخرت پر ایمان رکھتے ہو تو پھر اس کا فیصلہ الله اور رسول صلی الله علیہ وسلم سے لویہ بہتر اور اچھی تاویل ہے.

کیونکہ حق متعدد تہیں ہوسکتا اور دو متضاد باتیں صحیح نہیں ہوسکتیں چنانچہ یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ صرف عورت کو چھولینے سے وضو ٹوٹ بھی جائے اور نہ بھی ٹوٹے.

اور جمیں تو صرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل ہونے والے اس قرآن کی اتباع کا حکم ملا ہے جس کی تشریح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح احادیث میں کردی ہے جیسے کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

<sup>(</sup>۱) سور و النساء

﴿ اتَّبِعُوا مَا أَنْزِلَ إليكُم مِّنُ رَّبِكُم وَلَا تَتَّبِعُوا مِن دُونِهِ أُولياءَ ، قَليلًا ثَنَا تَذَكَّرُ وُنَ ﴾ .

ترجمہ: جو کچھ اللہ کی طرف سے تمہارے اوپر نازل ہوا صرف اس کی پیروی کرو اور اس کے سوا دوسروں کے پیچھے مت چلو اگر حپہ تم بہت کم ہی نصیحت حاصل کرتے ہو.

چنانچہ کسی مسلمان کے لیے جائز نہیں کہ جب اسے کوئی صحیح حدیث پہنچ تو وہ اس سے مذہب کے کان کی سام کا اس بات پر اتفاق ہے کہ صحیح حدیث پر عمل کیا جائے اور اس حدیث کے مقابلے میں ہر قسم کے کالف قول کو ترک کردیا جائے.

# "آئمہ کرام کے حدیث پر عمل پیرا ہونے سے متعلق فرمودات

آئمہ کرام کے چند وہ فرمودات پیش خدمت ہیں جو ان سے اعتراضات دور کرتے اور ان کے پیروکاروں کے لیے حق بات واضح کردیتے ہیں.

(ا مام الوحنیفه (رحمته الله علیه) فرماتے ہیں (۱) کسی شخص کے لیے جائز نہیں کہ وہ ہمارے کسی قول پر عمل (تقلید)

كرے جب تك اے معلوم نہ ہوجائے كہ ہم نے يہ قول كمال سے اخذ کیا ہے (اس سے معلوم ہوا کہ قرآن و حدیث کو دیکھے بغیر امام صاحب کے قول پر عمل کرنے والا امام کا پیروکار نہیں بلکہ خواہشات نفس کا پیروکار ہے) مترجم

(r) اور فرماتے ہیں: کسی بھی شخص کے لیے حرام ہے کہ وہ ہمارے قول کی دلیل جانے بغیر اس کے فتوے دیتا پھرے کیونکہ ہم تو عام لوگوں کی طرح بشر ہیں آج اگر کوئی بات کہتے ہیں تو کل اس سے رجوع كركيتے ہيں.

(r) پھر فرماتے ہیں : اگر میں کوئی ایسی بات کمہ دوں جو کتاب و ست کے مخالف ہو تو میری بات چھوڑ کر کتاب و ست پر عمل کرنا. (امام صاحب کے ان اقوال اور ان جیسے دوسرے اقوال سے معلوم ہوا کہ بعض حفرات نے جو امام صاحب کو معصومیت کا درجہ دے کر انسیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مقابلہ میں لا کھڑا کیا ہے وہ ایسی چیزوں سے بری الذمہ ہیں) مترجم

(r) ابن عابد حفی اپنی کتاب میں فرماتے ہیں کہ اگر کوئی حدیث حفی مذہب کے مخالف ہو تو اس حالت میں مذہب کو چھوڑ کر اس حدیث یر عمل کیا جائے اور یمی امام کا مذہب ہوگا. اور ایسا کرنے سے کوئی حفی اپنے مذہب سے باہر نہیں لکل جاتا کیوں کہ امام ابو حنیقہ "

فرماتے ہیں: اگر کوئی حدیث صحیح ثابت ہوجائے تو میرا مذہب اس حدیث کے مطابق ہوگا.

امام مدینه، اهام مالک رحمته الله علیه فرماتے ہیں:

(۱) میں تو ایک انسان ہوں، جس سے کبھی غلطی بھی ہوجاتی ہے اور کبھی صحیح بات بھی کمہ دیتا ہوں، چنانچہ تم میری رائے دیکھو اگر وہ کتاب و سنت کے مطابق ہو تو اسے اپنالو لیکن اگر کتاب و سنت کے مطابق ہو تو اسے اپنالو لیکن اگر کتاب و سنت کے مطابق ہو تو اسے چھوڑ دو.

(۲) اور فرماتے ہیں : نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی بات کے علاوہ ہر کسی کی بات اگر صحیح ہو تو قبول کی جاسکتی ہے اگر غلط ہو تو رد کی جاسکتی ہے.

امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ (جن کا تعلق اہل بیت سے ہے) فرماتے ہیں

حرمائے ہیں (۱) ہر شخص سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث پوشیدہ رہ سکتی ہیں جیسے اسے بہت سی احادیث مل بھی جاتی ہیں اس لیے میں کتی ہی اچھی بات کیوں نہ کہہ دول یا کتنا ہی اچھا قاعدہ کیوں نہ بنادول لیکن اگر وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول کے مخالف ہی معتبر ہوگی اور میں بھی اسے ہی اپناؤں گا.

- (٣) اور فرماتے ہیں: مسلمانوں کا اجماع ہے کہ اگر کمی شخص کو سنت رسول معلوم ہوجائے تو اس کے لیے جائز نہیں کہ وہ اسے کسی کے قول کی خاطر چھوڑ دے.
- (٣) پھر فرماتے ہیں: اگر تمہیں میری کتاب سے رسول اللہ صلی اللہ علی وسلم کے قول کو اپناؤ اور اس وقت میرا بھی یمی قول ہوگا جس پر سنت کی دلالت ہو.
- رم) اور فرماتے ہیں: اگر کوئی حدیث صحیح ثابت ہوجائے تو میرا مذہب اس حدیث کے مطابق ہوگا.
- (۵) اور امام احمد کو مخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ تم لوگ حدیث اور اس کے رجال میں مجھ سے زیادہ علم رکھنے والے ہو. اگر تمہیں کوئی صحیح حدیث مل جائے تو مجھے بھی مطلع کردیا کرو تاکہ میں بھی اسے اینالوں.
- (۱) مزید فرماتے ہیں: ہر وہ مسلہ جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے صحیح حدیث وارد ہو اور میں اس کے خلاف کمہ چکا ہوں تو جان لو کہ میں اپنی زندگی یا موت ہر حالت میں اس سے رجوع کرتا ہوں.

امام اہل السنہ: امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:
(۱) میری تقلید مت کرنا اور نہ ہی مالک، شافعی، اوزاعی اور توری وغیرہ کی تقلید کرنا بلکہ جمال سے انہوں نے مسائل اخذ کیے ہیں وہیں (کتاب و سنت) سے تم بھی اخذ کرو.

(۲) پھر فرماتے ہیں کہ حدیث رسول کو رد کرنے والا شخص تباہی کے کنارے پر ہے۔ ۱۷

#### اچھی یا بری تقدیر پر ایمان

ارکان ایمان کا چھٹا رکن یہ ہے کہ ایک مسلمان اس کے ساتھ پیش آنے والی ہر اچھی یا بری تقدیر پر ایمان رکھے، اس کی تشریح کرتے ہوئے امام نووی رحمتہ اللہ علیہ اپنی کتاب (اربعین نوویہ) میں فرماتے ہیں اللہ تعالیٰ نے زمانہ قدیم میں ہر چیز کی تقدیر لکھی اور اللہ سمانہ و تعالیٰ کو علم ہے کہ یہ چیز اپنے مقرر وقت میں کسی معینہ جگہ پر وقوع پذیر ہوکر رہے گی چنانچہ ہر چیز اللہ تعالیٰ کی اس تقدیر کے مطابق (۱) حاشیہ از مترجم : آئمہ کرام کے ان اقوال سے معلوم ہوا کہ وہ خود بھی کتاب و سنت پر عمل پیرا ہونے کے لیے کوشال تھے اور مسلمانوں کو بھی اس بات کی وصیت کرگئے ہیں اور ان آئمہ کرام میں سے کی کا بھی کوئی ایسا قول نہیں ملتا جس میں انہوں نے ابن تفلید کرنے کا حکم دیا ہو بلکہ وہ اس سے منع کیا کرتے تھے تو معلوم ہوا مسلمانوں پر مھونسی جانے والی تھلید بعض ملاوں کی اختراع کردہ ہے آئمہ کرام اس سے بری ہیں.

وقوع پذیر ہوتی ہے۔

(۱) ایمان بالقدر کے مراحل: انسان کی ایجاد اور پیدائش سے پہلے ہی اللہ تعالیٰ کے علم میں تھا کہ لوگوں میں سے کون ہیں جو نیک یا بد مطبع یا نافرمان اور جنتی یا جہنی ہوں گے اور اللہ تعالیٰ نے انہیں پیدا کرنے سے پہلے ہی ان کے اچھے یا برے اعمال کی جزا اور سزا تیار کرلی تھی اور یہ سبھی چیزیں اللہ تعالیٰ نے شمار کرکے لکھی ہوئی میں چیزیں اللہ تعالیٰ نے شمار کرکے لکھی ہوئی ہیں چین چیزیں اللہ کی اس معلوم شدہ اور لکھی ہوئی تقدیر کے مطابق واقع ہورہے ہیں۔

ریہ کلام ابن رجب کی کتاب جامع العلوم والحکم کے صفحہ ۲۲ سے نقل

شدہ ہے)

(۲) تقدیر لوح محفوظ میں: علامہ ابن کثیر اپنی تقسیر میں عبدالرحمٰن بن سلمان سے نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فی قرآن یا اس سے پہلے اور بعد کی ہر مقدر کردہ چیز کو لوح محفوظ میں درج کیا ہوا ہے۔

(دیکھیے مجلد س صفحہ ۲۹۷)

(۳) تمیسرے مرحلے میں مال کے رحم میں تقدیر کا لکھاجانا ہے جیسے کہ حدیث میں آتا ہے کہ پھر (حمل کھٹرنے کے اسی (۸۰) دن بعد) اللہ تعالیٰ یچے کی طرف فرشتہ بھیجتے ہیں جو اس میں روح ڈالتا ہے اور اسے چار چیزیں لکھنے کا حکم دیا جاتا ہے چنانچہ اس کی زندگی رزق اور بد بخت یا نیک بخت ہونا لکھا جاتا ہے۔ بھاری و سلم (۴) تقدیر کا آخری مرحلہ مقررہ اوقات میں تقدیر کا وقوع پذیر ہونا ہے کیونکہ جب اللہ تعالیٰ نے کوئی اچھی یا بری تقدیر بنائی تو ساتھ ہی انسان پر اس تقدیر کے واقع ہونے کے اوقات بھی متعین کردئے۔ انسان پر اس تقدیر کے واقع ہونے کے اوقات بھی متعین کردئے۔ (یہ عبارت امام نووی کی کتاب شرح الاربعین سے نقل شدہ ہے) تقدیر پر ایمان رکھنے کے فوائد:

(۱) الله كى تقدير پر رضامندى اور فوت شده چيز كا نعم البدل ملنے اور اس ير يقين ركھنے كى آبيارى:- الله تعالى كا فرمان ہے:

ں پر "ین رہے ی ابیاری:- اللہ تعال ہ ترمان ہے: ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيْبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ ﴾ (سورة التغابن).

ترجمہ: ہر آنے والی مصیبت اللہ کے حکم ہے ہی پہنچتی ہے۔

حفرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهما فرماتے ہیں: اللہ کے حکم سے مراد اس کی قضا و قدر ہے، مزید ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قُلْبَهُ ﴾ وسورة التغابن ،

ترجمہ: اور جو اللہ پر یقین رکھتا ہے اللہ اسے راہ راست نصیب فرماتے ہیں کہ یہ آیت فرماتے ہیں کہ یہ آیت اللہ شخص کے متعلق ہے جے اگر کوئی مصیبت آتی ہے تو اس کو یقین ہوتا ہے کہ یہ اللہ کی قضا و قدر سے ہے، چنانچہ وہ حصول معلم

تواب کی امید سے مبر کرتا ہے اور قضا الهی کے سامنے سر تسلیم خم کردیتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے دلی اطمینان عطا کرتے ہیں اور کھوئی جانے والی چیز کے بدلے میں اسے دنیا میں ہی اطمینان قلب اور یقین صادق نصیب کرتے ہیں اور ممکن ہے کہ اسے کھوئی جانے والی چیز کا عوض یا نعم البدل عطا فرمادیں.

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما اس کی تقسیر میں فرماتے ہیں:
الله تعالیٰ اس کے دل میں یقین پیدا کردیتے ہیں کہ جو مصیبت اسے
پہنچی ہے وہ کبھی ٹلنے والی نہ تھی اور جو چیز اس سے کھوئی گئ ہے وہ
کبھی اسے ملنے والی نہ تھی.

(۲) گناہوں کا معاف ہونا: جیسے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ آیک مومن کو جب بھی کوئی دکھ، پریشانی، تھکان بیاری حق کہ کوئی فکر لاحق ہوتی ہے تو یہ سبھی چیزیں اس کے سماری کی معافی کا سبب بنتی ہے۔ بھری و سلم

(٣) اجر عظيم كى بازيابى: - ارثاد بارى تعالى ب: ﴿ وَبَشِرَ الصَّابِرِيْنَ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُولِلْمُ الللْمُولِلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

ترجمه: اور ان مبر کرنے والوں کو یہ خوشخبری دو جنمیں جب کوئی

مصیبت پہنچتی ہے تو (اُنَّا لِللَّهِ وَ اِنَّا اِلْکِهِ رَاجِعُونَ) کہتے ہیں انہیں لوگوں کے لیے اللہ کی رحمتیں اور اس کی دعائیں ہیں اور یمی ہدایت بافتہ لوگ ہیں.

(٣) دل كى تونگرى: رسول الله صلى الله عليه وسلم كا فرمان ہے كه اگر تم الله كے دئيے ہوئے پر راضى ہوجاؤ تو دنیا كے امير ترین انسان بن جاؤگے احد، تریزی >

مزید آپ کا فرمان ہے تونگری مال و دولت کی کثرت سے نہیں ملتی لیکن اصل تونگری تو دل کی تونگری ہے (عاری و سلم)

اور اس بات کا بھی مشاہدہ کیا جاتا ہے کہ بہت سے کروڑ پتی لوگ اپنے استے مال و دولت پر خوش نہیں ہوتے کیونکہ ان کے ول بھوکے ہوتے ہیں جبکہ اس کے مقابلے میں وہ لوگ جو تھوڑا مال ہونے کے باوجود اللہ کے دیئے ہوئے پر خوش ہوتے ہیں وہ دلی طور پر مالدار ہوتے ہیں.

(۵) بے جا خوشی یا غمی میں مبلّا ہونے سے بچاؤ: اللہ تعالی کا فرمان ہے: ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِنْيَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِيْ أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِيْ بَعَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا ، إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرُ ، لِكَيْلاً تأسَوُا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمُ ، وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ، واللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالِ فَخُورٍ ﴾ .

ترجمہ: کوئی بھی آفت زمین میں یا تمہارے اور نہیں آتی جو اس کے پیدا ہونے سے قبل ہی کتاب میں نہ لکھی گئی ہو ہے شک یہ اللہ کے اویر بہت آسان ہے (اور یہ اس لیے که) تاکہ تم کھوئے جانے والے پر عم نہ کھاؤ اور مل جانے والے پر شیخی نہ کرو اور اللہ ہر ا ترانے والے اور فخر کرنے والے کو پسند نہیں کرتا. علامہ ابن کثیر فرماتے ہیں: کہ اللہ کی دی ہوئی نعمتوں کی وجہ سے لو گوں پر فخر نہ کرو کیونکہ ان نعمتوں کا ملنا تمہاری اپنی کوششوں سے نہیں بلکہ بیہ تو اللہ تعالیٰ کا تمہارے لیے مقدر کیا ہوا رزق ہے، چنانچہ اسے غرور اور شریسندی کا وسیلہ نہیں بنالینا چاہیے (۳۱۴/۴) حضرت عکرمہ فرماتے ہیں: ہر انسان کو خوشی اور غمی لاحق ہوتی ہے چنانچہ خوشی کو اللہ کا شکر کرنے اور غمی کو مبر کرنے کا وسیلہ بنانا چاہیے. (۲) دل میں بهادری اور جوانمردی کی آبیاری: تقدیر پر ایمان رکھنے والے شخص میں بہادری اور جوانمردی پیدا ہوتی ہے اور وہ اللہ کے سواکسی سے نہیں ڈرتا کیونکہ اسے یقین ہوتا ہے کہ موت اپنے مقررہ وقت سے پہلے نہیں آئے گی اور جو چیز اس سے کھوگئ ہے وہ اسے ملنے والی نه تھی اور جو مصیبت اس پر آئی ہے وہ طلنے والی نه تھی اور یہ کہ ہمیثہ مثلات کے ساتھ ہی آسانیاں ہوتی ہیں۔

(4) لوگوں کی ضرر رسانی سے بے خوفی: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے: جان لو کہ اگر پوری امت تمہیں کوئی فائدہ پہنچانے کے لیے اکمٹی ہوجائے تو وہ اللہ کے مقدر کیے ہوئے کے سوا تمہیں کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکے گی اور اگر وہ تمہیں کوئی فقصان دینے کے لیے اکمٹھ ہوجائیں پہنچا سکے گی اللہ کے مقدر کیے ہوئے کے سوا کوئی فقصان نہیں پہنچا سکیں گے، کیونکہ تقدیر لکھنے والے قلم اللہ چکے اور صحیفے خشک ہوگئے درمذی حن سمجی

(A) موت کا ڈر ختم ہوجانا: حضرت علی رضی اللہ عنہ سے منسوب کیا جاتا ہے کہ انہوں نے فرمایا: میں موت کے کون سے دن سے فرار ہونے کی کوشش کروں؟ کیا موت کے مقدر دن سے یا جو ابھی مقدر نہیں ہوا؟ چنانچہ جو مقدر نہیں ہوا اس کا تو مجھے کوئی ڈر نہیں اور جو مقدر ہوچکا ہے اس سے ڈرنا ہے سود ہے۔

(۹) کھوجانے والی چیز پر پشیان نہ ہونا: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا طاقتور ایمان دار کمزور ایمان والے کی نسبت اللہ کے ہاں زیادہ بہتر اور محبوب ہے۔ اور دونوں میں بھلائی ہے۔ اللہ سے مدد لیتے ہوئے ایسی چیز کے لیے سرگرداں رہو جو تممارے لیے مفید ہو اور عاجزی مت دکھاؤ ہمر اگر تمہیں کوئی نقصان ہوجائے تو یہ نہ کمو کہ ماگر میں ایسے کرنا تو ایسے ہوجاتا کمونکہ یہ شیطانی عمل ہے۔ بلکہ

تمسی کمنا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ نے جو چاہا مقدر کیا اور اسے کر ڈالا. (۱) (۱۰) بہتری اسی میں ہے جس کا اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے انتخاب

مثال کے طور پر اگر کسی مسلمان کا ہاتھ زخمی ہوجاتا ہے تو اسے اللہ كا فكر ادا كرنا چاہيے كه يه باتھ ٹوٹ نسين كيا. اور اگر ہڈى ٹوٹ جاتى ہے تو اے فکر کرنا چاہیے کہ ہاتھ کٹ کر علیمدہ نہیں ہوگیا یا بد کہ سمر وغيره ٹوٹنے جيسا کوئي برا نقصان نہيں ہوا.

ایک دفعہ کوئی تاجر تجارتی سفر کے لیے جہاز کے انتظار میں تھا کہ اذان ہوگئ چنانچہ وہ مسجد میں نماز کے لیے چلا گیا اور جب نماز سے فارغ ہوکر آیا تو دیکھا کہ جماز پرواز کرچکا ہے، چنانچہ وہ جماز لکل جانے پر افسردہ ہوکر بیٹھ گیا، لیکن تھوڑی دیر بعد اسے خبر ملی کہ وہ جهاز پرواز کے دوران جل گیا چنانچہ وہ شخص اپنے زندہ سلامت رہنے پر اللہ کا شکر اوا کرتے ہوئے سجدہ ریز ہوگیا اور اسے اللہ تعالیٰ کا یہ

(فَانَ يُؤْمُنِينَ ﴿ وَعَسٰى أَن ۚ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لِكُمْ ، وَعَسٰى أَنُ تُجِنُّوا شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ ۚ لَكُمُ ، وَإِللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

ترجمہ: اور شائد کہ تمہیں کوئی چیز ناپسند ہو حالانکہ وہ تمہارے لیے بہتر ہو اور ممکن ہے کوئی چیز تمہاری دل پسند ہو لیکن وہ تمہارے ليے نقصان وہ ہو اور الله تعالیٰ ہی جانتے ہیں تم نسیں جانتے ہو.

## تقدير جحت نهيس بن سكتي

ایک مسلمان کا یہ عقیدہ ہونا چاہیے کہ ہر برا بھلا اللہ تعالیٰ کا مقرر کیا ہوا ہے جو اس کے علم اور ارادہ سے وقوع پذیر ہوتا ہے، لیکن اس کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ نے انسان کو اچھا یا برا کام کرنے کا اختیار دیا ہے، چنانچہ واجبات کو پورا کرنا اور محرمات سے اجتناب کرنا اس کا فرض ہے اس لحاظ سے کسی کے لیے جائز نہیں کہ وہ گناہ کرکے یہ کے کہ اللہ نے الیے مقدر کیا ہوا تھا، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا رسول بھیجنے اور کتابیں نازل فرمانے کا یمی مقصد ہے کہ لوگوں کے لیے نیکی، بدی اور کتابیں نازل فرمانے کا یمی مقصد ہے کہ لوگوں کے لیے نیکی، بدی اور سعادت مندی یا بد بختی کا راستہ واضح ہوجائے.

اس کے علاوہ انسان کو عقل و فکر سے نواز کر ہدایت و عمراہی کا راستہ دکھایا دیا ہے جسے کہ ارشادی باری تعالیٰ ہے.

﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيْلَ : إِمَّا شَاكِراً وَّإِمَّا كَفُورًا ﴾ وسورة الإنسان،

ترجمہ: بے شک ہم نے انسان کو (ہدایت و تمراہی کا) راستہ و کھایا

پھریا تو وہ شکر گزار ہوتا ہے اور یا پھر کفر کرنے والا ہوتا ہے. چنانچہ بے نمازیا شراب خور شخص اللہ کے حکم کی مخالفت کرنے کی

چنا کچہ بے نماز یا سراب خور محص اللہ نے عم کی مخالفت کرنے کی وجہ سے سزا کا مستحق ہے اور اس کے لیے ضروری ہے کہ اپنے اس عناہ پر ندامت محسوس کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے توبہ کرے. اور تقدیر کو ججت بنا کر وہ اپنے اس گناہ سے چھٹکارہ حاصل نہیں کرسکتا۔
اگر کمیں تقدیر کو ججت بنانا ممکن ہے تو وہ مصیبت کے وقت ہے جس کے متعلق اس کا یقین ہونا چاہیے کہ یہ آنے والی مصیبت اللہ کی طرف سے ہے اور اس پر اظہار رضامندی کرے جیسے کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيّبةٍ فِي الْأَدُضِ وَلاَ فِي اَنفُسِكُمُ باری تعالیٰ ہے: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيّبةٍ فِي الْأَدُضِ وَلاَ فِي اَنفُسِكُمُ اللهِ يَسِيْرٌ» باری تعالیٰ ہے: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيّبةٍ فِي الْأَدُضِ وَلاَ فِي اَنفُسِكُمُ اللهِ يَسِيْرٌ» باری تعالیٰ الله یَسِیْرٌ» الله الله یَسِیْرٌ» دربراها: نخلقها) دربراها: نخلقها) دربراها: نخلقها) دربراها: نخلقها) کے پیدا ہونے سے پہلے ہی کتاب میں لکھی نہ گئ ہو، بے شک یہ الله کے پیدا ہونے سے پہلے ہی کتاب میں لکھی نہ گئ ہو، بے شک یہ الله کے اوپر بہت آسان ہے.



# ایمان اور اسلام سے خارج کردینے والے امور

جس طرح بعض الیی چیزیں ہوتی ہیں، جن سے وضو ٹوٹ جاتا ہے اور دوبارہ وضو کرنے کی ضرورت ہوتی ہے اس طرح بعض الیے امور ہیں جن کا ارتکاب کرنے سے آدی اسلام و ایمان سے خارج ہوجاتا ہے انہیں نواقض ایمان کہتے ہیں.

ان نواقض ایمان کی چار قسمیں ہیں:

(۱) پہلی قسم: رب کے وجود کا انکار یا اس میں زبان درازی کرنا.

(۲) دوسری قسم : عبادت کے لائق الہ کا انکار کرنا یا اس کے ساتھ شرک کرنا.

(٣) تيسري قسم: قرآن و حديث ميں الله تعالیٰ کے ثابت ہونے والے اسماء اور صفات کا الکار کرنا يا ان ميں بد زبانی کرنا.

(۴) چوتھی قسم: محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت و نبوت کا انکار کرنا یا اس میں طعن کرنا.

ان اقسام کی تفصیلات کچھ اس طرح ہیں.

(۱) پہلی قدم ایسے لوگوں کی ہے جو رب کا کھی طور پر انکار کرتے ہیں جیسے کہ ملحد، کمیونسٹوں نے خالق حقیق کے وجود کا انکار کردیا ہے، اور کہتے ہیں کوئی معبود وغیرہ نہیں اور زندگی مادہ پرستی کا نام ہے، کائنات کی پیدائش اور اس کی حرکات کو نظرت اور اتفاقات سے تعبیر کرتے ہیں، اور فطرت و اتفاق کے خالق کو بھول جاتے ہیں جبکہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

وَهُوَ عَلَىٰ كُلِلَّ شَيْءٍ ۚ وَكِيْلٌ﴾ . ﴿ وسورة الزمر آية ٦٢،

ترجمہ: الله تعالیٰ ہی ہر چیز کا خالق اور وہی ہر چیز کا کارساز ہے۔

الیے لوگ مشرکین عرب اور شیطانوں سے بھی برٹ کافر ہیں کیونکہ وہ مشرک کم از کم خالق کے وجود کا تو اقرار کرتے تھے جیسے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں فرمایا ہے:

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَّنُ خَلَقَهُمُ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ . وسورة الزخرف آية ١٨٥ ترجمه: اگر تم ان (مشركون) سے پوچھو كه تمين كس نے پيدا كيا ہے تو جواب دين كے كه الله تعالىٰ نے (پيدا كيا ہے)

﴿ قَالَ أَنَا خَبُرٌ مِنْهُ خَلَقْتِنِي مِنْ نَارِ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِيْنِ ﴾ اسورة ص، ترجمہ: میں اس (آدمم) سے بہتر ہوں کیونکہ مجھے تو نے آگ سے پیدا کیا ہے جبکہ اسے (آدم کو) مٹی سے پیدا کیا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ مشرکین اور شیطان اللہ تعالیٰ کے خالق ہونے کا اقرار کرتے تھے، اور اگر کوئی مسلمان بھی کمیونسٹوں کی طرح کھے کہ اس چیز کو فطرت نے پیدا کیا ہے یا وہ ایسے ہی وجود میں آگئ ہیں تو وہ بھی کفر کا ارسکاب کرتا ہے.

(۲) اگر کوئی شخص یہ دعولی کردے کہ وہ رب ہے جیسے کہ فرعون نے کما تھا: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَىٰ ﴾ . دسورة النازعات،

ترجمہ: میں تمہارا سب سے برا رب ہوں تو وہ ایسا دعوی کرنے سے کافر ہوجاتا ہے۔

(٣) رب کے وجود کا اعتراف کرنے کے ساتھ یہ بھی دعویٰ کرنا کہ دنیا میں کچھ ولی اور قطب ہیں جو کائنات کی تدبیر کرتے اور اس کا نظام چلاتے ہیں ایسا کہنے والے اپنے عقیدے میں قبل ازاسلام کے مشرکوں سے بھی بد تر ہیں۔ کیونکہ وہ مشرک یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ کائنات کی تدبیر کرنے والا اور اس کا نظام چلانے والا صرف اللہ تعالیٰ من سے جیسے کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

أَيْرُزْقَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضُ ، أَمَّنُ يَملِكُ السَّمْعَ والْأَبْصَارُ ، وَمَن وَمَنِ يُخْرِجُ المِيَّتَ مِنَ الحَيِّ ، ومَن يُدبَرُ الْأَمْرُ ؟ فَسَيَقُولُونَ اللهُ ، فَقُلِ اَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ وسورة بونس، يُدبرُ الأَمْرُ ؟ فسيَقُولُونَ اللهُ ، فَقُلِ اَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ وسورة بونس، ترجمہ: ان (كافرول) سے پوچھے كہ تمہيں آسمان و زمين سے روزى دينے والا كون ہے؟ كون ہے جو تمهارى سننے اور ديكھنے كى طاقت كا مالك ہے؟ اور كون ہے جو مُردول كو زندہ اور زندول كو مُردہ سے كالتا مالك ہے؟ اور كون ہے جو مُردول كو زندہ اور زندول كو مُردہ سے كالتا ہے؟ تو وہ كميں ہے اور كون ہے جو كائنات كى تدبير كرتا (چلاتا) ہے؟ تو وہ كميں

گے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی ذات ہے تو ان سے کمو کہ پھرتم (اپنے اس اللہ سے) ڈرتے کیوں نہیں ہو.

الله تعالیٰ تعالیٰ الله تعالی

اور ان مراہ کن صوفیوں کے امام طلح نے جب یہ کما کہ میں وہ (اللہ) اور وہ (اللہ) میں ہوں تو علماء نے اسے قتل کرنے کا حکم صادر کیا چنانچہ اسے قتل کردیا گیا.

(اور حلولیت کا یہ عقیدہ اگر زمانہ قدیم میں پایا جاتا تھا تو عصر حاضر میں بھی اس عقیدے کو اپنانے والے شیطانوں کی کمی نہیں. چنانچہ ہندوستان کے ایک طاغوت کا کہنا ہے:

وہی جو مستوی عرش تھا خدا ہوکر اتر پڑا مدینے میں مصطفیٰ ہوکر

قارئین کرام کو یہ معلوم کرکے حیرت نہیں ہونی چاہیے کہ اس قسم کے کفریہ عقائد کا پرچار کرنے والے اعلی حضرت احمد رضا بریلوی صاحب ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: مَن یُضَلِلِ اللّٰهُ وَکَلَا هَادِی لَهُۥُ

صاحب ہیں سوملہ اللہ تعالی کا مرمان ہے۔ سی تصبیب اللہ تعالی کا مرمان ہے۔ سی تصبیب اللہ تعالی اللہ تعالی اللہ مترجم اللہ تعمیل اللہ ت

# نواقض ایمان میں سے عبادت میں شرک کرنا ہے

چنانچہ ایمان کے منافی امور میں سے دوسری چیزیہ ہے کہ عبادت کے لائق اللہ کا الکار کیا جائے یا اس کی عبادت میں دوسروں کو بھی شریک کیا جائے اس کی کئی قسمیں ہیں:

(۱) وہ لوگ جو سورج، چاند، ستاروں، درختوں اور شیطانوں جیسی مخلوقات کی پوجا کرتے ہیں حالانکہ یہ چیزیں اپنے لیے بھی کسی نفع و نقصان کی مالک نہیں جہ جائیکہ دوسروں کو فائدہ دیں.

اور الله تعالیٰ کی عبادت نهیں کرتے جو کہ ان چیزوں کا خالق و مالک ہے۔ الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَمِنَ آَيَاتِهِ الْليلُ وَالنَّهَارُ والشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ، لَا تَسْجُدُوا لِللَّهُمُ وَالْقَمَرُ ، لَا تَسْجُدُوا لِللَّهُمُ اللَّهُمُ إِلَّاهُ لَلَّهُمُ إِلَّاهُ وَلَا لِلْقَمَرِ ، وَاسْجُدُوا لِلهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمُ إِيَّاهُ تَعْدُونَ كَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَا لَا تَعْدُدُونَ كَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُعْمَالًا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُولُولُولُهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ

ترجمہ: اور اس (اللہ) کی نشانیوں میں سے رات، دن، سورج اور چاند ہیں. اگر تم صرف اس (اللہ) کی عبادت کرنے والے ہو تو ہمر سورج چاند کے لیے سجدہ نہ کرو بلکہ اس اللہ کو سجدہ کرو جس نے ان کو پیدا کیا ہے.

(۲) عبادت میں شرک کے ضمن میں دوسری قسم ایسے لوگوں کی ہے

جو اللہ کی عبادت کرتے ہیں لیکن اس کے ساتھ اولیاء کی مور تیوں یا قبروں جمیسی مخلوقات کو اس کی عبادت میں شریک کر لیتے ہیں، ان مشرکوں کی حالت بالکل قبل از اسلام مشرکین عرب جیسی ہے جو اللہ کی عبادت کرتے اور مشکل وقت میں صرف اس کو یکارتے. لیکن جب مشکل حل ہوجاتی اور آسانی کا وقت ہوتا تو اللہ کو چھوڑ کر دوسروں کو یکارتے جیسے کہ قرآن کریم اس طرح ان کی حالت بیان فرماتا ٢: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ ، فَلَمَا نَجَّاهُمُ إِلَى النَّرِّ إِذَا هُمُ يُشْرِكُونَ ﴾ وسورة العنكبوت، ترجمہ: جب وہ (مشرک) کشتی میں سوار ہوتے تو اللہ کے لیے دین خالص کرتے ہوئے صرف اس سے دعا کرتے اور جب (اللہ تعالیٰ) انہیں بچا کر خشکی میں لے جاتا تو پھر اس کے ساتھ شرک کرنے لگتے. اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے انہیں مشرک قرار دیا حالانکہ وہ جب جهاز دو بنے کا خطرہ محسوس کرتے تو صرف اللہ کو ہی یکارتے اور بیہ اسی لیے کہ یہ مشرک لوگ صرف اللہ سے دعا کرنے پر برقرار سیس رہتے تھے، بلکہ جب سمندر سے لکل آتے تو اللہ کے سوا دوسروں سے دعائس مانگتے تھے.

اب سوچنے کی بات ہے ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ نے قبل از اسلام کے ان مشر کین عرب کو کافر قرار دیا ہے اور اپنے نبی علیہ الصلاہ والسلام کو

انمیں قتل کرنے کا حکم دیا باوجود اس کے کہ وہ مشکل اوقات میں اینے بنوں کو بھول کر صرف اللہ کی عبادت کرتے تھے تو پھر ایے مسلمانوں کا کیا حشر ہوگا جو صرف عام حالات ہی میں نہیں بلکہ مشکل او قات میں بھی اللہ کو چھوڑ کر فوت شدہ اولیاء کی قبروں پر جاکر ان سے شفاء رزق اور ہدایت جیسی وہ چیزیں طلب کرتے ہیں جو صرف اللہ تعالیٰ کے قبضہ قدرت میں ہے۔ اور ان اولیاء کے خالق کو بھول جاتے ہیں جو آکیلا ہے، شفا، ہدایت اور رزق جیسی چیزوں کا مالک ہے. اور اس کے مقابلے میں یہ اولیاء کسی نفع و نقصان کے مالک نہیں ہیں بلکہ وہ تو یکارنے والوں کی یکار سننے پر بھی قادر نہیں ہیں جیسے کہ الله تعالی فرماتے ہیں. ر عال مُرْبِّبِ بِينِ. ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيْرٍ ، إِنْ تَدْعُوهُمُ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُم ، وَلَو سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ ، وَيُوْمُ الْقِيَامَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرُكِكُمْ ، وَلَايْنَبُنُكَ مِثْلُ خَبِيْرِ ﴾ وسورة فاطره ترجمہ: اور وہ لوگ جنہیں تم اللہ کے سوا یکارتے ہو وہ تو گھجور کی تعظی کے برابر چیز کے بھی مالک نہیں اگر تم انہیں یکارو تو وہ تمہاری دعا نہیں س سکتے، اور اگر (بفرض محال) س بھی لیں تو اسے قبول نہیں کر سکتے اور قیامت کے روز وہ تمہارے اس شرک کا الکار

مانند کوئی نہیں بتائے گا.

کردیں گے اور تمسیں ہر چیز کی خبر دینے والی ذات (اللہ تعالیٰ) کی

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے کھلے طور پر بیان کردیا ہے کہ فوت شدہ لوگوں لوگ اپنے کہ مردہ لوگوں سے دعا کرنا شرک اکبر ہے۔

ممکن ہے کہ کوئی کہنے والا یہ کہے کہ ہم یہ عقیدہ نہیں رکھتے کہ یہ ولی یا بزرگ کی نفع و نقصان کے مالک ہیں بلکہ ہم تو صرف اللہ کی قربت حاصل کرنے کے لیے ان بزرگوں کا واسطہ دیتے ہیں یا دوسرے الفاظ میں ہم اپنی دعائیں ان بزرگوں تک اور یہ بزرگ ہماری دعائیں اللہ تک پہنچادیتے ہیں.

تو اس کا جواب یہ ہے کہ الیمی باتیں کرنے والوں کو معلوم ہونا چاہیے کہ اس قسم کا عقیدہ مشرکین مکہ کا تھا جن کے بارے میں قرآن کریم فرماتا ہے:

﴿ وَيَعْبَدُونَ مِنُ دُوْنِ اللهِ مَالَا يَضُرُّهُم وَلَا يَنْفَعُهُم وَيَقُولُونَ اللهِ مَالَا يَضُرُّهُم وَلاَينَفَعُهُم وَيَقُولُونَ الْهُ ِ عَلَى السَّمَوَاتِ الْمَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي اللَّمَوَاتِ وَلَا فِي اللَّمَوَاتِ وَلَا فِي اللَّمَوَاتِ عَلَى اللَّهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشِرِكُونَ ﴾ سورة يونس،

ترجمہ: اور یہ مشرک اللہ کو چھوڑ کر الیمی چیزوں کی عبادت کرتے ہیں جو ان کے کمی نفع یا نقصان کی مالک نمیں اور یہ کہتے ہیں کہ یہ معبود اللہ کے ہاں ہمارے سفارشی ہوں گے تو (اے نبی اکرم) ان سے کمہ دیجے کہ کیا تم اللہ تعالیٰ کو آسمان و زمین کی کوئی الیمی بات

بتانا چاہتے ہو جو اسے معلوم نہ ہو؟ (یعنی اللہ تعالیٰ ان کے اس ممراہ كن عقيده سے اچھى طرح باخبر ہے) وہ ذات (الله تعالىٰ) ان كے اس شرک سے یاک اور بالاتر ہے.

تو یہ آیت بھی اس بات کی واضح دلیل ہوئی کہ غیر اللہ کی عبادت کرنے والا اور اسے یکارنے والا مشرک ہے۔ اگر حیہ اس کا یہ عقیدہ ہو کہ یہ (بزرگ) کی نفع نقصان کے مالک نہیں بلکہ صرف میرے

سفارشی ہیں. اسی طرح الله تعالی مشرکول کے بارے میں دوسری جگه ارشاد فرماتے ہیں: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنُ دُونِهِ أُولِياءَ مَانَعُبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقِرِّ بُونَا إِلَى اللهِ زُلُفَى ، إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمُ فِينًا هُمُ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ ا ترجمہ: اور وہ لوگ جنہوں نے اللہ کو چھوڑ کر دوسروں کو آینا مولیا بنالیا ہے وہ یہ کہتے ہیں کہ جم ان (معبودوں) کی عبادت نہیں کرتے مگر اس لیے کہ یہ ہمیں اللہ سے قریب کردیتے ہیں بے شک اللہ تعالی ان کی الیمی مختلف نیہ باتوں میں فیصلہ فرمائیں گے اور اللہ

تعالیٰ کسی جھوٹے اور کفر کرنے والے کو ہدایت نہیں دیتے.

یہ آیت بھی واضح دلیل ہے کہ تقرب کی نیت سے غیر اللہ کو یکارنے والا کافر ہے. کیوں کہ یکارنا اور دعا کرنا عبادت میں سے ہے جیے کہ ترمذی کی تحج احن حدیث میں ہے. (ای قیم کی ایک دوسری آیت میں اللہ تعالیٰ ایسے مشرکوں کی حقیقت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں)

وَمَنْ آصَٰ أُمِتَنُ يَنْدُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لاَيْسَتَحِيْبُ لَهَ إِلَى يُورِ الْعِلْهَ وَوَفَمْ عَنْ دُعَا إِنِهِمُ خِفْلُونَ ۞ وَإِذَا خُوثِمُ النّاسُ كَانُوْ الْهُمْ أَعْدَاءً وَّ كَانُوْ الِعِبَا دَرِّتِهِمْ كِيزِيْنَ

ترجمہ: اور اس شخص سے براا گمراہ کون ہوسکتا ہے جو اللہ کے سوا الیمی چیزوں کو پکارتا ہے جو قیامت تک اس کی پکاروں کو سننے کے قابل ہی نمیں. بلکہ وہ تو ولیے ہی اس کی پکاروں سے بے خبر ہیں. اور جب (روز قیامت) لوگوں کو اکٹھا کیا جائے گا تو اس (مشرک) کے جب (روز قیامت) لوگوں کو اکٹھا کیا جائے گا تو اس (مشرک) کے یہی معبود دشمن بن جائیں گے اور جو وہ ان کی عبادت کیا کرتا تھا اس کا انکار کردیں گے.

برادر مسلم! اس آیت کو مد نظر رکھتے ہوئے ذرا اپنے آپ کا جائزہ لیجے کمیں غیر اللہ کو پکارنے جیسی ممراہیاں آپ کے اندر بھی تو سرایت نہیں کرچکیں۔ (مترجم)

(۳) اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ احکام اور حدود کو نافذ نہ کرنا بھی نواقض ایمان میں سے ہے خاص طور پر اگر کوئی شخص یہ سمجھے کہ بیہ حدود اس زمانہ میں نا قابل تنفیذ ہے.

یا اسلامی شریعت کے مخالف قوانین کو نافذ کرنا جائز سمجھتا ہو کیونکہ شریعت کا نفاذ بھی ایک عظیم عبادت ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کو قانوں سازی کا اختیار دینا ایسے ہی شرک ہے جیسے بنوں کی پوجا کرنا شرک ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ إِنِ الْحَكُمُ إِلَّا لِلَّهِ ، أَمَرَ الْمَانِ ہِ اللهِ اللهُ وَلَكِنَّ الْمَانُ مُ وَلَكِنَّ الْمَانُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

ترجمہ: اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کے لیے حاکمیت کمیں ہے اس نے حکم دیا ہے کہ تم اس (اللہ) کے سوا کسی کی عبادت نہ کرو یمی دین راست ہے لیکن اکثر لوگ جانتے نہیں.

مزيد ارشاد ہے: ﴿ وَمَنْ لَمَ يَحْكُمُ مِمَا أَنْزَلَ اللهُ قَاوُلَنْكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ (سورة المائدة)

ترجمہ: اور جو لوگ اللہ کی نازل کروہ شریعت سے فیصلہ نہیں کرتے وہی کافر لوگ ہیں.

لیکن وہ شخص جو اللہ کی شریعت کو قابل تقید سمجھتا ہو لیکن نفسانی خواہشات یا کسی مجبوری کے پیش نظر وہ شریعت کا فیصلہ نہیں کرتا تو ایسا شخص کافر نہیں بلکہ ظالم یا فاسق ہوگا جیسے کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنها کا فرمان ہے:

(کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کی حاکمیت کو تسلیم نہ کرے وہ کافر ہے اور جو تسلیم تو کرے وہ کافر ہے اور جو تسلیم تو کرے لیکن اس سے فیصلہ نہ کرے تو وہ طالم و فاسق ہوگا) میں علامہ ابن جریرکا اختیار کردہ قول ہے اور حضرت عطا فرماتے ہیں

کہ ایسا کرنا بھی چھوٹا کفر ہے.

لیکن جو شخص اللہ کی شریعت ختم کرے وضعی قوانین نافذ کرے اور سمجھے کہ یمی قوانین قابل عمل ہیں تو اس کا یہ عمل اس کو بالاتفاق اسلام سے خارج کردے گا.

(۵) ایمان کے منافی امور میں یہ بھی ہے کہ کوئی شخص اللہ کے احکام پر رضامند نہ ہویا انہیں قبول کرنے میں نگی اور کھٹن محسوس کرے جیے کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

رَكَ بَيْكَ لَايُؤُمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ، ثُمَّ ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَايُؤُمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ، ثُمَّ لَايَجِدُوا فِيُ أَنفُسِهِمُ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسُلِيْهَا ﴾ النساء

ترجمہ: (اے بی) تیرے رب کی قسم یہ لوگ اس وقت تک مومن نمیں بن سکتے جب تک وہ اپنے تنازعات میں تم سے فیصلہ نمیں لیتے اور پھر آپ کے فیصلے کو قبول کرنے میں کسی قسم کی تلگی یا حرج

روپ ر پ ہے ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ بین دے ۔ ی ت اس کے مامنے اپنا سر تسلیم نم کردیں۔
محبوس نہ کریں بلکہ اس کے سامنے اپنا سر تسلیم نم کردیں۔

اور اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں مسلمانوں کے لیے نبی آکرم کا فیصلہ تسلیم کرنا اور اسے قبول کرنا ضروری تھا تو ان کے فوت ہوجانے کے بعد انکی سنت کو عمل میں لانا اور اس سے فیصلہ

لینا ضروری ہوگا. مصروری ہوگا.

اور اللہ کے احکام کو قبول کرنے میں کراہت یا ناپسندیدگی کا اظہار

ایسا فعل ہے جس سے انسان کے سبھی اعمال ضائع ہوجاتے ہیں جسے کہ ارشاد باری تعالی ہے. ﴿ ذَٰلِكَ بِالنَّهُمُ كُوهُوا مَا أَنْزَلَ

اللَّهُ فَأَحْبُطُ أَعْهَاهُم ﴾ دسورة محمد آية ٨ ـ ٩،

ترجمہ: اور یہ اس لیے کہ انہوں نے اللہ کے نازل کردہ احکام کو ناپسند کیا تو اللہ تعالیٰ نے ان کے اعمال ضائع کردیے.

عیسری قسم الله تعالی کے اسماء و صفات کا افکاریا اس میں شرک یا طعن بازی کرنا ہے

(۱) ایمان کے منافی امور میں یہ بھی ہے کہ کوئی شخص اللہ تعالیٰ کے کتاب و سنت میں ثابت شدہ اسماء و صفات کا الکار کرے جیسے کوئی شخص اللہ تعالیٰ کے علم کامل اس کی قدرت، زندگی، قوت سماعت، قوت بصارت، اس کی کلام، رحمت یا اس کا عرش پر بلند اور برقرار ہونا، آسمان دنیا پر نزول ہونا یا اس کے ہاتھ، پاؤں، آنگھیں، طانگیں، اور اس جیسی اللہ تعالیٰ کے لائق اور مخلوقات سے غیر مشابہ طانگیں، اور اس جیسی اللہ تعالیٰ کے لائق اور مخلوقات سے غیر مشابہ صفات کا الکار کرے۔ کمونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْء وَهُوَ السَّمِنِعُ النِّصِيْرُ ﴾ وسورة الشورى، ترجمہ: اس (اللہ) جیسی کوئی بھی چیز نہیں اور وہ سننے والا اور دیکھنے والا ہے۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کو مخلوق سے غیر مثابہ ہونے اور اپنے لیے قوت سماعت و بصارت کو ثابت کرکے بیہ بتادیا ہے کہ اس کی باقی صفات بھی الیمی ہی ہیں.

(٢) ای طرح بعض ثابت شده صفات کی تاویل یا انسی ایکے ظاہری معنی سے حبدیل کرنا بھی بہت برای غلطی اور عمراہی ہے جسے کہ عرش پر مستوی ہونے کو استیلاء (قادر ہونا) سے تاویل کرنا، جبکہ امام بخاری رحمة الله علیہ نے صحیح بخاری میں امام مجابد اور الی العالیہ سے استواء کی تقسیر ارتفاع اور بلندی کے معنی میں نقل کی ہے اور دونوں کا شمار سلف میں ہے کیونکہ دونوں تابعی ہیں. صفات کی تاویل کرنا ان کی نفی کے مترادف ہے چنانچہ استواء کی تاویل استیاء سے کرنے سے قرآن و حدیث میں اللہ تعالیٰ کی ثابت شدہ اس صفت کی نفی ہوجاتی ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ عرش پر بلند ہے حالانکہ یہ صفت قرآن و حدیث سے ثابت ہے اللہ تعالیٰ کا فرمان ے: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوٰى ﴾ «سورة طه»

ترجمه: رحمن (الله تعالى) عرش پر عالى اور بلند موا.

مزید فرمان ہے:

﴿ اَمِنْتُمْ ثَمَنَ فِي السَّمَآءِ أَنْ تَخْسِفَ بَكُمُ الْأَرْضَ ﴾ وسورة الملك، ترجمه: كيا تم اس ذات سے مامون ہوگئے جو آسمان پر ہے كه وہ تمہيں زمين ميں دهنسادے.

رسول الله على الله عليه وسلم نے فرمایا: الله تعالیٰ نے مخلوقات پیدا کرنے سے پہلے ایک کتاب لکھی جس میں یہ ہے کہ میری رحمت میرے غضب پر سبقت لے گئی اور وہ کتاب الله کے ہاں عرش پر کھی ہے کاری.

کھی ہے کاری شخ محمد امین شفیطی (صاحب اضواء البیان) فرماتے ہیں کہ صفات کی تاویل حقیقت میں ان کی تحریف کرنا ہے۔

چنانچه وه این کتاب منهج و دراسات فی لاسماء والصفات صفحه ۲۹ میں لکھتے ہیں:

ہم اپنے اس مقالہ کو دو باتوں پر ختم کررہے ہیں. -

الله تعالیٰ کا یہ فرمان تاویل کرنے والوں کے مد نظر ہونا چاہیے جس میں الله تعالیٰ نے جب انہیں (حطة) کھنے کا حکم دیا تو انہوں نے اسے (حطه) سے تبدیل کردیا اور نون کا اضافہ کردیا چنانچہ الله تعالیٰ نے سورہ بقرہ میں ان کی اس قباحت کو بیان کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ فَبَدُّلَ اللَّذِيْنَ ظَلَمُوا قَوُلاً غَيْرَ الَّذِي قِيْلَ أَهُمُ ، فَانْزَلْنَا عَلَى الْفَرَهُ الْفَرَهُ الْفَرَهُ الْفَرَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّا اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلْمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّا الللَّهُ الللللّلْمُلْمُ الللللَّا الللللَّلْمُ اللللللَّاللَّا الللللَّلْمُ اللل

اس طرح جب تاویل کرنے والوں سے استوی کما گیا تو انہوں نے اس میں لام کا اس لام کا اس لام کا اس لام کا اس لام کا اضافہ بالکل یمودیوں کے نون کے اضافہ کے مترادف ہے (اس کا حذکرہ ابن القیم نے کیا ہے)

(۳) الله تعالیٰ کی کئی ایسی صفات ہیں جو اس کے لیے خاص ہیں اور کوئی دوسری ذات ان صفات میں الله تعالیٰ کی شریک نہیں ہوسکتی جیسے کہ علم غیب ہے، اس کے بارے میں الله تعالیٰ قرآن مجید میں فرماتے ہیں ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْفَيْبِ لَا بَعْلَمُهُا إِلَّا هُوَ ﴾ دسورہ الانعام، ترجمہ: اور اسی (الله) کے پاس غیب کے علوم ہیں جنہیں اس کے سواکوئی نہیں جانتا.

لیکن بعض اوقات الله تعالی اپنے رسولوں کو وحی کے ذریعے بعض غیمی چیزیں بتادیتا ہے جیے کہ ارشاد ہوتا ہے: ﴿ عَالَمُ الْغَیْبِ فَلَا يُظِهِرُ عَلَىٰ غَیْبِ اَحَداً ، إلّا مَن ارْتَظٰی مِنْ رَّسُولٍ ﴾ وسورہ المن تعلیٰ غَیْبِ اَحَداً ، إلّا مَن ارْتَظٰی مِن رَّسُولٍ ﴾ وسورہ المن ترجمہ: (الله تعالیٰ بی) غیب کا علم جانے والا ہے اور وہ کسی کو بھی اپنے اس علم غیب پر مطلع نہیں کرتا ، سوائے اپنے رسولوں میں سے جے چاہے۔

سے جے چاہے. (پھر اللہ تعالیٰ اپنے کمی رسول کو وحی کے ذریعہ غیبی چیز بتاریتا ہے تو اس کا مطلب سے نہیں کہ اس رسول کے پاس غیب کا علم ہے کیونکہ یہ تو صرف اللہ کے دیئے ہوئے علم میں سے ہے. اور کمی مخلوق کے لیے ممکن نہیں کہ وہ از خود علم غیب حاصل کر سکے) حضرت عائشہ رضی اللہ عنها فرماتی تھیں:

جو شخص سے کہتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم غیب کاعلم حانتے تھے وہ جھوٹا اور کذاب آدی ہے) ہاری

اس سے معلوم ہوا کہ البومیری کے یہ اشعار جو اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں لکھے ہیں اس کے کفر و ضلال کی ترجمانی کرتے ہیں.

فُ إِن من جودك الدنيا وضرَبها ومن علوماك علمُ اللوح والقلم

تیرے ہی فضل سے دنیا اور اس کی نعمتیں ہیں

تيرك علوم مين علم لوح و قلم بھي ہے۔

کیونکہ دنیا اور آخرت اللہ کی مخلوق ہیں اور اسی کے فضل و کرم کا نتیجہ ہیں. نہ کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے فضل اور ان کی تخلیق کا نتیجہ ہیں. اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں.

﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلَّاخِرَةِ وَالْأُولَىٰ ﴾ ، سورة الليل ،

ترجمہ: اور بے شک ہمارے لیے ہی دنیا اور آخرت ہے.

اور البوميري كابيه كهنا سراسر جھوٹ ہے كه رسول الله عليه

وسلم قلم سے لکھی جانے والی اور لوح محفوظ میں درج ہر بات کو جانتے ہیں. کیونکہ میہ ایسا مطلق علم غیب ہے جو صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے.

جيے كه قرآن كريم ميں ارشاد بوتا ہے: ﴿ قُلُ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبُ إِلَّا اللهُ . . ﴾ دسوة النمل ،

ترجمہ: (اے میرے نبی) کمہ دو کہ آسمانوں اور زمینوں میں غیب جانے والا اللہ کے سوا کوئی نہیں.

اور اگر انبیاء کو غیب کا علم نہیں تو پھر اولیاء کو کیے غیب کا علم ہوسکتا ہے بلکہ انہیں تو ان غیبی چیزوں کا بھی علم نہیں ہوتا جو اللہ تعالیٰ وحی کے ذریعہ اپنے رسولوں کو بتاتے ہیں اور وہ اس لیے کہ ان اولیاء پر وحی نازل نہیں ہوتی اور وحی کا نازل ہونا انبیاء کے ساتھ

چنانچہ جو شخص بھی علم غیب کا دعوی کرے یا دعوی کرنے والے کی تصدیق کرے تو اس نے اپنا ایمان ضائع کردیا. رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا فرمان ہے :

جو شخص کسی کابن یا نجوی کے پاس (خفیہ باتیں دریافت کرنے کے لیے) آئے اور پھر اس کی باتوں کی تصدیق کردے تو اس نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہونے والے (قرآن) کو جھلادیا۔ (مجع، احد) (کابن وہ شخص ہوتا ہے جو علم غیب جاننے کا رعوی کرے)

اس قسم کے دجالوں کاہنوں اور نجومیوں وغیرہ کی بتائی جانے والی خبریں حقیقت میں ان کے اندازہ ، اتفاقات اور شیطانی وساوس کا متیجہ ہوتی ہیں اور اگر وہ سے ہوتے تو بھر انہیں چاہیے تھا کہ دشمنان اسلام کی سازشوں سے باخبر کرتے. اور لوگوں پر اوجھ بن کر عمراہ کن طریقوں سے ان کا مال اکٹھا کرنے کے بجائے اپنے لیے زمین کے خزانے لكال كيتے.

رسول الله على الله عليه وسلم كا فرمان ہے كه جو شخص كى نجوى كے یاس کوئی بات دریافت کرنے کے لیے آئے تو اس کی نماز چالیس

دن تک قبول نہیں ہوتی۔ مسلم (بعض لوگ جب رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم کے بعض غیبی امور کے متعلق احادیث جیے کہ آخرت کے احوال اور مسقبل کے متعلق پیشن گوئیال پرطھتے یا سنتے ہیں تو انہیں یہ وہم لاحق ہوتا ہے که آپ کو علم غیب تھا)

چنانچہ اس بارے میں یہ معلوم ہونا چاہیے کہ وہ عنی چیزیں تعلیم جن كا علم الله تعالى نے اپنے نبی عليہ الصلاه والسلام كو وحى يا كسى وومرے ذریعہ سے ریا تھا. اس لیے یہ کہنا سمح نہیں کہ آپ کو غيب كا علم تفا غيب كا علم تو تب هوتا جب آب صلى الله عليه وسلم کوالیی باتیں از خود معلوم ہوجاتیں) مترجم

(٣) نواقض ایمان کی چوتھی قسم: یہ ہے کہ رسولوں کے بارے میں زبان درازی کی جائے چنانچہ کسی رسول کی رسالت کا انکار کرنا یا اس کی ذات میں طعن بازی کرنا بھی ایمان کے منافی امور میں ہے اس کے کئی قسمیں ہیں.

(۱) محد صلی الله علیہ وسلم کی رسالت کا الکار کرنا ایمان کے منافی ہے کیونکہ محد صلی الله علیہ وسلم کے لیے الله کا رسول ہونے کی گواہی دینا ارکان ایمان میں سے ہے۔

رس ری روی یوی یوی کے مدق المانت اور عفت میں طعن (۲) رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے صدق المانت اور عفت میں طعن کرنا ان کا مذاق الراناء انہیں حقیر خیال کرنا، یا ان کے افعال مبارکہ میں طعن بازی کرنا.

میں سن بازی ترنا۔

(۳) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح احادیث میں طعن کرنا یا انہیں جھٹلنا یا بھر آپ کی ان احادیث کا انکار کرنا جن میں رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے دجال کے آنے اور عیسیٰ علیہ السلام کے شریعت نافذ کرنے کے لیے نزول کرنے کی پیشن گوئیاں کی تھیں۔

(۳) نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے آنے والے رسولوں کا انکار کرنا یا قرآن و حدیث میں مذکور ان رسولوں اور ان کی قوموں کے کرنا یا قرآن و حدیث میں مذکور ان رسولوں اور ان کی قوموں کے

(۵) محمد صلی الله علیہ وسلم کے بعد نبوت کا دعوی کرنے والا شخص ۱۲۵

درمیان پیش آنے والے واقعات کا انکار کرنا.

بھی کافرہے جیسے کہ غلام احمد قادیانی نے بی ہونے کا دعوی سیا ہے. اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں ایے دجالوں کی تکذیب کرتے ہوئے فرمایا ہے۔ ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ ۚ أَبَا أَحَدٍ مِّنَ رِجَالِكُمْ ، وَلَكِنُ رَّسُولَ

الله وَحَالَمُ النَّبِيِّنَ ﴾ السُورة الاحزاب، ترجمه: محمد صلى الله عليه وسلم مردول ميس كسى ك باب نهيس بلكه وه الله کے رسول اور خاتم النبین ہیں.

اس طرح رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میں عاقب (آخر میں آنے والا) ہوں جس کے بعد کوئی نبی نمیں آئے گا (۱)

ادر جو شخص بھی اس بات کی تصدیق کرتا ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد قادیانی یا کوئی دوسرا نبی ہے تو اس نے کفر کا ارتکاب کیا اور اس کا ایمان ضائع ہوگیا.

(٢) ایمان کے منافی امور میں سے یہ بھی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کوئی ایسا وصف دیا جو کہ اللہ کے لیے خاص ہو جیسے کہ بعض ممراہ کن صوفیوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو مطلق علم غیب سے موصوف کیا ہے یمال تک کہ ان کے کسی شاعر کا کہنا ہے: اے علم غیب جاننے والے ہم نے تمسیں ہی اینا ملجا بنایا ہے.

اے دلول کی شفاء تم یر سلام ہو

(4) اس طرح وہ لوگ ہیں جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے نصرت،

مدد اور شفا جمیسی وہ چیزیں طلب کرتے ہیں جو کہ صرف اللہ کے قبضہ قدرت میں ہیں جمیے کہ آج کے بہت سے مسلمانوں کی سی حالت ہے۔ شاعر یومیری نے کہا ہے۔

ومن تكون برسول الله نُصرتُه إنْ تلقه الأسدُ في آجامها تهم ما سامني الدهر ضياً واستجرت الا ونبلت جواراً منه لم يُنضَم

جے رسول اللہ سے مِدد ہو

اگر چ اے شیراپنے کچھار میں بھی ملے.

مجھ سے زمانے نے جو بھی سوداکیا اور میں نے پناہ لی

مگر مجھے آپ کے پاس پناہ ضرور ملی اور کوئی ظلم بھی نہیں ہوا۔

حالانكہ اللہ تعالیٰ كا فرمان ہے: ﴿ وَمَا النَّصُرُ إِلَّا مِنُ عِنْدِ اللهِ ﴾ ترجمہ: اور نصرت تو صرف اللہ تعالیٰ ہی دینے والا ہے. اسورہ الانفال، اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول کے مخالف ہے. آپ نے فرمایا:

"جب مانگو تو صرف اللہ سے مانگو اور جب مدد لو تو صرف اللہ سے مدد لو" (۲)

(اور الله تعالی نے اپنے نبی علیہ الصلاه والسلام کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا:

عُلُ إِنَّ لَا آمُلِكُ لَكُرْضَ وَا وَلاَدَشَكَا ( عَلْ إِنَّ لَنَ يُحِفَوَيْ مِنَ الْعُولِمُ مِنْ مَلْتَعَدُ الْخِ مور ، الجَنَ الْعُولَمُ مُلْتَعَدُ الْخِ مور ، الجَن

ترجمہ: اے بی کمہ دو کہ میں تمہارے لیے کسی نقصان و ہدایت کا مالک نہیں ہوں اور کمہ دو کہ مجھے کوئی اللہ سے بچانے والا نہیں اور اللہ) کے سوا میرا کوئی ملجا و ماوی نہیں. یعنی تم کو نفع و نقصان کمپنچانا تو کجا اپنا نفع و نقصان میرے قبضہ میں نہیں. اگر بالفرض میں اللہ کی پکراسے بچالے. اللہ کی چکراسے بچالے.

اور کوئی الیمی جگہ نمیں جہاں بھاگ کر پناہ لے سکوں. اور اگر ہیے حالت امام الانبیاء سردار دو جہاں، محمد مصطفیٰ صلی اللہ

علیہ وسلم کی ہے تو ان سے ہزاروں درجہ کم اولیاء اور بزرگوں کی کیا حالت ہوگی جن پر علم غیب جانے کا ستان لگایا جاتا ہے ان کے نام

کی نیازیں مانی جاتی ہیں اور ان سے روزی، صحت اور مدد و نفرت

طلب کی جاتی ہے ان کے لیے قربانی کی جاتی ہے۔

(اور اگر روزی تدرسی، مدد اور ہدایت جیسی اللہ سے مخصوص چیزوں کو کسی براے میں سے منافی ہے منافی ہے تو لائی بات ہے الیسی چیزوں کا کسی بزرگ یا ولی سے مانگنا بھی شرک آکبر ہے جس کا ارتکاب کرنے والا مشرک ہے) مترجم

(۸) ہم رسولوں کے معجزات اور اولیاء کی کرامتوں کے منکر نہیں

ليكن ان انبياء اور اولياء كو الله كا شريك بناليني كو جائز نهيس سمجصته اور جس طرح الله كو يكارا جاتا ہے اليے ہى ان انبياء و اولياء كو اللہ کے لیے ہدریں نیازیں دی جاتی ہیں ایے ہی ان انبياء و اولياء كے ليے نذرين دينے اور قرباني دينے كو حرام قرار ديتے ہيں. (مسلمانوں کی دین سے لاعلمی اور کتاب و سنت سے دور ہونے کی وجہ ے مشرکانہ رسوم اس حد تک چھیل جکی ہیں کہ شائد ہی کوئی بستی یا محلہ آپ کو کسی ایسے مزار سے خالی نظر آئے جس کی اللہ کے سوا عبادت نه کی جارہی ہو اور اللہ کی راہ میں صدقہ خیرات کرنے کے بجائے اس قبر والے کے نام پر چراہادے نہ چراہائے جارہے ہوں) مترجم حتی کہ اس قسم کے نام نہاد ولیوں کی قبروں پر دولت کے انبار لگ جاتے ہیں اور ان قبروں پر بیٹھنے والے مجاور اور گدی نشین اس دولت کو آپس میں تقسیم کرلیتے ہیں. اس کے مقابلے میں کتنے ہی غریب لوگ بھوکوں مرجاتے ہیں جنہیں روٹی کا لقمہ تک نصیب نہیں ہوتا، عربی کے کسی شاعرنے خوب کما ہے:

بچارے زندہ لوگوں کو ایک پائی بھی نصیب نہیں ہوتی۔ جبکہ مردوں پر لاکھوں رویے نجھاور کردئیے جاتے ہیں.

عمراہی اور حماقت کی انتہا صرف یمی نہیں ہے بلکہ آپ کو بہت سے

صرف مراہ کن پیرول اور مجاوروں کی پیداوار ہے تاکہ وہ ان مزاروں کا جھانسہ دے کر لوگوں سے نذریں و نیاز اور مال اکٹھا کر سکیں، اگرج اس بات کی صداقت کے لیے ہزاروں واقعات موجود ہیں لیکن ذیل میں صرف دو واقعات کا ذکر کررہے ہیں، جن سے آپ ان خودساختہ ولیوں اور ان کے مزاروں کی حقیقت کا اندازہ کرسکتے ہیں. (۱) میرے ایک ساتھی استاد کا کہنا ہے کہ صوفیوں کا ایک پیر اپنی مال کے یاس آیا اور اس سے ایک خاص سٹرک پر سبز جھنڈا لگانے کے لیے چندہ مانگا تاکہ لوگوں کو معلوم ہو کہ یمال کوئی ولی اللہ مدفون ب چنانچہ اس کی مال نے اسے کھھ یسے دے دئے جس سے اس نے سبر کیرا خریدا اور جھنڈا بنا کر ایک دبوار پر لگادیا اور لوگول سے کھنے لگا کہ یہاں اللہ کا ولی دفن ہے، جس کی زیارت کا شرف مجھے خواب میں حاصل ہوا اس طرح سے اس نے لوگوں کو چکر دے کر مال اکتفا کرنا شروع کردیا. پھر جب حکومت نے سرک کشادہ کرنے کے لیے وہ خود ساختہ قبر وہال سے ہٹانا جابی تو اس پیر نے یہ افواہ پھیلائی کہ جس مشین سے قبر گرانے کی کوشش کی گئی وہ مشین ٹوٹ کئی بعض لوگوں نے اس افواہ کو سے جانا اور یہ افواہ عام ہوگئی جس سے حکومت قبرنہ کھودنے پر مجبور ہوگئ پھر اس ملک کے مفتی صاحب نے مجھے بتایا کہ حکومت نے مجھے آدھی رات کے وقت قبر کے پاس طلب کیا (تاکہ اس قبر کی حقیقت معلوم کی جائے) فرماتے ہیں جب مشینوں اور کرین سے اس کی کھدائی کی گئی تو مفتی صاحب نے قبرے کے اندر دیکھا تو وہ بالکل خالی تھی. جس سے یہ سمجھ میں آیا کہ یہ سب جھوٹ اور فراڈ تھا.

(٢) دوسرا قصہ حرم (بیت اللہ) کے ایک مدرس نے سنایا کہ دو فقیر آپس میں ملے اور ایک دوسرے سے اپنے فقرو فاقد کی شکایت کی اسی اثنا میں ان کی نظر ایک خودساختہ ولی کی قبر پر برای جس پر مال و دولت نجھاور کیا جارہا تھا یہ دیکھ کر ان میں سے آیک فقیر نے کہا سیوں نہ ہم بھی کوئی قبر کھود کر کسی ولی کو دفن کردیں، تاکہ ہم کو بھی مال و دولت ملنے لگے، دوسرے فقیر نے اس رائے پر رضامندی كا اظهار كيا اور دونول چل يرك. راست مين انهين ايك چيخنا جوا گدھا دکھائی ریا تو انہوں نے اے ذکح کرے ایک گڑھ میں دیادیا اور اس یر مزار بنادیا، پھر اس سے تبرک حاصل کرنے کے لیے دونوں اس پر لوٹے لگے جب کچھ گزرنے والوں نے ان سے ماجرا یوچھا تو انہوں نے کما کہ یمال حبیش بن طبیش (بابا گدھے شاہ) نامی ایک ولی دفن ہیں، جنکی کرامتیں بیان کرنا مشکل ہیں. لوگ بھی ان فقیروں کی ان باتوں سے دھوکہ کھاگئے اور انہوں نے اس پر نذریں نیازیں اور چرمھاوے جرمھانا شروع کردئیے جب کافی مال اکٹھا ہوگیا تو

اب ان فقیروں کا اسے تقسیم کرنے پر اختلاف ہوگیا چنانچہ جب آپس میں جھکڑے تو راہ گیر بھی اکٹھے ہوگئے دونوں فقیروں میں سے ایک نے کما: میں اس قبروالے ولی کی قسم کھاتا ہوں کہ میں نے تم سے کچھ بھی نہیں لیا. دوسرے نے کہا: تم اس کے ولی ہونے کی کیے قسم کھاتے ہو جبکہ ہم دونوں کو معلوم ہے کہ ہم نے تو یماں یر گدھا وفن کیا ہے لوگ ان کی یہ باتیں س کر حیران ہوگئے اور انمیں گالیاں بکتے ہوئے اپنی نذر و نیاز کا مال واپس لے لیا. (معلوم ہوتا ہے کہ ان فقیروں کو چکر بازی کا فن حاصل نہیں تھا اگر چند دن کے لیے کسی پیریا ملا صاحب سے فیض یاب ہوجاتے تو یقیناً انهیں جھکڑنے اور اینا راز فاش کرنے کی ضرورت پیش نہ آتی۔

قار کین کرام! ذرا غور کیجے کہ یہ ہیں گوڑھوں، گدھوں اور کوں پر تعمیر ہونے والے وہ مزار شریف جنہیں ولیوں کا نام دے کر عوام الناس کو محمراہ کیا جارہا ہے۔ انسان جس کو اللہ تعالیٰ نے اشرف المحلوقات کا لقب دیا ہے وہ کوں، گدھوں اور مٹی کے ڈھیروں کو اپنا خدا بنا بیٹھا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ شرک الیی چیز ہے جو برطب خدا بنا بیٹھا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ شرک الیی چیز ہے جو برطب عدا بنا بیٹھا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ شرک الیی چیز ہے جو برطب عدا بنا میٹھا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ شرک الیی چیز ہے جو برطب عدا بنا میٹھا ہے۔ لیکن حقیق یہ یہدہ ڈال دیتا ہے۔

الله تعالى فرماتا ہے: وَلَقَالُ ذَا أَنَا لِمَهَنَّوَ كَيْنُوا مِنَ الْحِنَّ وَالْإِنْ لَهُو قُلُوبٌ لَا يَعْدُونُ وَلَا اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُوَاصَٰلُ أُولِيَا فَعُالُغُونُ الْغَفِلُونُ

سور و الاعراف : آیت ۱۷۹ ترجمہ: اور یقیناً ہم نے بہت سے جنوں اور انسانوں کو جہنم کے لیے تیار کیا ہے جن کے دل تو ہیں لیکن سمجھنے کے قابل نہیں ان کی آنکھیں ہیں جس سے دیکھتے نہیں. ان کے کان ہیں لیکن سنتے نہیں. الیے لوگ جانوروں کی مانند بلکہ ان سے بھی بدتریں، یہی غافل لوگ

جب ان لوگوں نے اپنے دل و دماغ اور سمع و بصر کو اللہ کے دین کو متمجھنے اور مخلوقات اللہ میں غور و تدبر کرنے پر صرف نہیں کیا تو جانوروں سے بھی کم درجہ میں جاہنچ مخلوقات میں غور و فکر بھی انسان کو راہ راست پر لانے کا بہت بڑا ذریعہ ہے۔ کیونکہ کائنات کا ذرہ ذرہ اللہ کی وحدانیت کا مظہر ہے. **) مترجم** 



## بعض تفريبه اور باطل عقائد

(۱) یہ عقیدہ رکھنا کہ اللہ تعالیٰ نے دنیا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی وجہ سے پیدا کی ہے جس کی بنیاد ایک من محرت حدیث کو بنایا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا (اے محمد اگر تم نہ ہوتے تو میں دنیا کو پیدا ہی نہ کرتا)

علامہ ابن الجوزی فرماتے ہیں کہ یہ حدیث جھوٹی اور من تھڑت ہے اور اد صیری نے کیا ہی جھوٹ تھڑا ہے کہ جب بیہ کہا کہ:

وكيف تـدعو إلى الـٰـدنيـا ضرورة مَن ا لام المُزَاَّ الراء المَّرَاتِ الراء المرا

لُسُولاه لم تُخلَق الدنيا من العدم

ممیں کیے دنیا کی کوئی ضرورت پیش آسکتی ہے۔

آگر تم نه پوت تو دنیا عدم سے وجود میں نه آسکتی.

كيونكه اس قسم كا عقيده الله تعالى ك اس فرمان كے محالف ہے.

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الِحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِلْيَعْبُدُونَ﴾ (سورة الذاريات)

ترجمہ: یعنی میں نے جنول اور انسانوں کو صرف اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے بلکہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی پیدائش کا مقصد بھی اللہ

تعالیٰ کی عبادت ہی تھا۔ جیے کہ اللہ تعالیٰ آپ سے فرماتے ہیں:

﴿ وَاغْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى ۖ يُأْتِيكَ الْيُقِينَ ﴾ ﴿ وَاغْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى ۖ يُأْتِيكَ الْيُقِينَ ﴾

ترجمہ اپنے رب کی عبادت کرتے رہو یمال تک کہ تمہیں موت آگئے۔
اسی طرح سبھی رسولوں کی پیدائش کا مقصد بھی اللہ کی عبادت کے
لیے دعوت دینا تھا جیما کہ ارشاد ربانی ہے۔ ﴿ وَلَقَدُ بَعَنْنَا فِي گُلَ أُمّٰةٍ

دَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطّاعُونَ ﴾ وسورة النحل،
ترجمہ: اور یقینا ہم نے ہر امت کی طرف رسول بھیجا تاکہ وہ اللہ کی
عبادت کرے، اور غیر اللہ کی عبادت سے کیے۔

یہ سبھی چیزیں معلوم ہوجانے کے بعد ایک مسلمان کو کیسے زیب دیتا ہے کہ وہ قران کریم اور رسولوں کے طریقہ کے مخالف عقیدہ اپنائے۔
(۳) یہ کہنا کہ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے نور محمدی پیدا کیا اور پھر اس سے دوسری چیزیں پیدا کیں یہ بھی ایسا عمراہ کن عقیدہ ہے جس کی کوئی دلیل نہیں عجب یہ ہے کہ اس قیم کی باتوں کا ذکر مصر کے ایک مشہور عالم محمد متولی شعراوی نے اپنی کتاب (انت تسال واللہ ایم یجیب) میں النور المحمدی و بدایتے الحقیقۃ کے عنوان کے تحت کیا ہے۔

سوال: ایک حدیث میں آتا ہے کہ جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ فے رسول اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ کونسی چیز سب سے پہلے پیدا ہوئی تو آپ نے فرمایا کہ: اے جابر تیرے نبی کا نور. اس حدیث کو اس حقیقت کے ساتھ کیسے جمع کیا جاسکتا ہے کہ سب

ے پہلی مخلوق آدم ہیں اور ان کو مٹی سے پیدا کیا گیا ہے؟ جواب: کمال مطلق اور فطرت کا تقاضا یمی ہے کہ پہلے اعلیٰ چیز پیدا کی جائے اس کے بعد اس سے کمتر چیز پیدا کی جائے اور یہ معقول بات نمیں کہ پہلے تو مٹی کا مادہ پیدا کیا جائے اور پھر اس سے محمد کو پیدا کیا جائے کیونکہ انسانوں میں اعلیٰ ترین، رسول ہیں اور سب رسولول میں اعلیٰ ترین محمد بن عبدالله میں، اس لیے یہ ناممکن ہے کہ پہلے کوئی مادہ پیدا کرکے اس سے محمد کو پیدا کیا جائے اس سے یتہ چلا کہ نور محمدی کا پہلے مایا جانا ضروری ہے جس سے دوسری اشیاء کو پیدا کیا گیا اور حفرت جابر کی بیه حدیث اس کا مصداق ہے، اسی طرح سائنس بھی اس بات کی تائید کرتی ہے کہ پہلے نور پیدا کیا گیا اور پھر اس سے دوسری چیزیں پیدا ہوئیں (صفحہ ۳۸)

شعراوی کا یہ جواب درج ذیل وجوہات سے مردود ہے:

(۱) یہ عقیدہ قرآن کریم کی اس آیت سے متضاد ہے جس میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿إِذْ قَالَ رَبَّكَ لِلْمُلَآئِكَةِ إِنِّ خَالِقٌ بَشَرًا مِّنْ طِنْنِ ﴾ وسورة ص، ترجمہ: اے (پیغمبر) جب تیرے رب نے فرشتوں سے فرمایا کہ میں مٹی سے انسان کو پیدا کرنے والا ہوں.

مزيد فرمان م: هُوَالَّذِي خَلَقُكُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُظُفَةٍ)

ترجمہ: (الله تعالى) وہى ہے جس نے تميں ملى سے پيدا كيا. اس كے بعد نطفہ (منى) سے پيدا كيا. وسورة غافر آبة ١٦٧

علامہ ابن جریر طبری اس کی تقسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں: اللہ تعالیٰ نے تمہارے باپ آدم کو مٹی سے پیدا کیا اس کے بعد تم کو نطفہ سے پیدا کیا اس کے بعد تم کو نطفہ سے پیدا کیا۔ (۱)

اسی طرح شعراوی کی بیہ بات اس حدیث کے بھی خلاف ہے جس میں آپ نے فرمایا ہے تم سبھی آدم سے ہو اور آدم کو مٹی سے پیدا کیا گیا ہے (رواہ البزار و صححہ الا لبانی فی صحح الجامع ۳۳۳۳)

(۲) دوسرا یہ کہ شعراوی کا یہ فلسفہ کہ فطری طور پر پہلے اعلیٰ چیز پیدا ہوتی ہے بھی قرآن کے ہوتی ہے بھی قرآن کے مخالف ہے ، بلکہ یہ شیطانی فلسفہ ہے جس کا قرآن نے رد کیا ہے ، شیطان نے کہا تھا:

ترجمہ: کہ میں اس (آدم) نے بہتر ہوں کیونکہ مجھے تو ُنے آگ سے پیدا کیا ہے۔ پیدا کیاہے جبکہ آدم کو مٹی سے پیدا کیا ہے۔

علامہ ابن کثیر فرماتے ہیں، شیطان نے بہتر ہونے کا دعویٰ اس لیے کیا تھا کہ آدم کو مٹی سے پیدا کیا گیا تھا اور شیطان آگ سے پیدا ہوا تھا اور اس کے خیال میں آگ مٹی سے بہتر ہے. ای طرح کی تقسیر علامہ ابن جریر نے بیان کی ہے کہ شیطان نے اپنے رب سے کہا میں آدم کو سجدہ نمیں کروں گا کیونکہ میں ان سے افضل ہوں. مجھے آپ نے آگ سے پیدا کیاہے اور آدم کو مٹی سے، اور آگ مٹی کو جلادی ہے، اس لیے آگ مٹی سے بہتر ہے، اور میں آدم سے بہتر ہوں.

جبکہ عقل کا تفاضا بھی یمی ہے کہ کسی مادہ کی تحکیق ہوئی ہو پھر اس سے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو پیدا کیا گیا چنانچہ سمحے یمی ہے کہ آدم علیہ السلام کومٹی سے پیدا کیا گیا اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اس آوم علیہ السلام کی نسل اور اولاد سے ہیں جیسے کہ آپ کا ارشاد گرای ہے: (انا سید ولد آدم ۲۰۰۰) ترجمه مین آدم کی اولاد کا سردار ہوں. (مسلم) (r) تمیرا یه که شعرادی نے کہا ہے کہ سب سے پیلے نور محدی کا وجود میں آنا ضروری ہے، یہ ایسا قول ہے جس کی کوئی دلیل نہیں. بلکہ قرآن سے ثابت ہے کہ انسانوں میں سب سے پہلے آدم اور باقی محلوقات میں عرش کے بعد سب سے پہلے فلم کو بنایا گیا جیسے کہ آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

سب سے پہلے اللہ نے قلم کو پیدا کیا' (ترمذی صححہ الالبانی) جبکہ نور محمدی کے فلسفے کا قرآن و سنت یا عقلی کحاظ سے کوئی وجود ہی نہیں قرآن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کمہ رہا ہے کہ وہ لوگوں كو برطا فرمادين: ﴿قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌّ مِثْلُكُمْ يُوْحَىٰ إِلَيٌّ . . . ﴾ دسورة الكهف،

ترجمہ: کمہ دو کہ میں تمهارے جیسا بشر ہوں صرف مجھ پر وحی کی جاتی ہے اور ، محر رسول الله صلى الله عليه وسلم في خود فرمايا كه: میں تو تمہارے جیسا انسان ہوں (امد سحہ الالبن) اور یہ بھی ہر عقلمند کو معلوم ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اپنے والدین عبداللہ اور آمنہ سے الیے ہی پیدا ہوئے جیسے باقی انسان پیدا ہوتے ہیں بھر آپ کی اینے دادا اور چیا کے ہاتھوں برورش ہوئی۔ ان باتوں سے یہ ثابت ہوگیا کہ انسانوں میں سب سے پہلے پیدا ہونے والے حضرت آدم علیہ السلام اور باقی محلوقات میں سب سے سلے پیدا ہونے والی چیز فلم ہے. اس کے ساتھ ہی رسول اللہ صلی اللہ عليه وسلم كو اول المخلوقات كهنے والوں كا بھى كھلے طور ير رد ہوگيا، اور معلوم ہوا کہ ایسا عقیدہ قرآن و حدیث کے منافی ہے۔ اگر حیہ بعض الیمی احادیث وارد ہوئی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ آدم علیہ السلام کے پیدا ہونے سے قبل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم كا خاتم النبيين ہونا لكھا ہوا تھا جيسے آپ فرماتے ہيں "آدم ابھی تک گوندھی ہوئی مٹی میں تھے جبکہ اللہ تعالیٰ نے مجھے خاتم النبيين لكه ديا" (صحه الحاكم والالباني)

چنانچہ اس حدیث میں آپ نے فرمایا ہے کہ اللہ نے میرا خاتم النمین ہونا لکھ دیا تھا، یہ نہیں فرمایا کہ مجھے پیدا کیا تھا.

ای طرح ایک حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا (آوم ابھی تک روح اور جسم کے درمیانی حالت میں تھے جبکہ اللہ تعالیٰ نے مجھے رسول بنادیا تھا. (r)

اس سے بھی یمی مراد ہے کہ اللہ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا رسول ہونا اس وقت مقدر کردیا تھا.

جبکہ حدیث میں ہے:

«کُنُتُ أُوَّلُ النَّبِينَ فِي الْحَلَقِ وآخِرُهُمُ فِي الْبَعْثِ . . . » (میں نبیوں میں سب سے پہلے پیدا ہونے والا اور سب سے آخر میں آنے والا ہوں)

آنے والا ہوں) لیکن یہ حدیث سیح نہیں ہے کیونکہ اسے علامہ ابن کثیر، مناوی اور البانی نے ضعیف قرار دیا ہے.

اس کے ساتھ ساتھ یہ حدیث قرآن اور سابقہ صحیح احادیث کے مخالف ہونے کے مخالف ہے کیونکہ آدم علیہ السلام سے کیونکہ آدم علیہ السلام سے کیلے کوئی بشر پیدا نہیں ہوا.

(۴) شعراوی کا کہنا ہے کہ نور محمدی سے دوسری سبھی چیزیں پیدا ہوئیں اور سب چیزوں میں آدم علیہ السلام، شیطان، انسان، جن،

حوانات اور حشرات جراثیم وغیرہ بھی شامل ہیں تو شعراوی کے اس قول کا تقاضا تو یمی ہوا کہ مذکورہ بالا سبھی چیزیں بھی نور سے پیدا ہوئی ہیں حالانکہ یہ قرآن کے مخالف بات ہے جس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ آدم علیہ السلام کو مٹی سے پیدا کیا گیا اور شیطان کو آگ سے پیدا کیاگیا اور انسان کی پیدائش منی کی بوند سے ہوئی. اسی طرح شعراوی کی یہ بات رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے فرمان کے بھی مخالف ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: (فرشتوں کو نور سے پیدا کیا گیا، اور جنوں کو آگ سے پیدا کیا گیا اور آدم کو جیسے اس کا وصف گزرا ہے ویسے (یعنی مٹی سے) پیدا کیا گیا) (۱) اس طرح یہ بات عقل و حس کے بھی مخالف ہے کیونکہ انسان و حیوان تناسل و توالد کے ذریعہ پیدا ہوتے ہیں، اور اگر نقصان دہ جراثیم اور موذی حشرات بھی نور محمدی سے پیدا ہوئے ہیں تو پھر جم انہیں مارتے کیوں ہیں بلکہ جم کو ان میں سے سانی، اردھ، چھپکلی، مچھر، اور گرگٹ کو ایکے موذی ہونے کی وجہ سے مارنے کا حکم دیا گیا ہے۔

، ملک بیر است. (۵) پھر شعرادی نے حضرت جابر کی طرف منسوب شدہ حدیث کو اپنے اس قول کی دلیل بنایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے جابر! سب سے پہلے تیرے نبی کا نور پیدا کیا گیا. تو معلوم ہونا چاہیے کہ بیہ حدیث نہیں بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کیا جانے والا جھوٹ ہے اور شعراوی کے دعوی کی دلیل ہرگز نہیں ہو سکتی. اس کے ساتھ ساتھ ان قرآنی آیات کے بھی مخالف ہے جن میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ انسانوں میں حضرت آدم اولین مخلوق اور باقی چیزوں میں قلم سب سے پہلے پیدا كيا حيا ب. اور محمد صلى الله عليه وسلم نبعى حفرت أدم عليه السلام ہی کی اولاد میں سے ہیں. بلکہ قرآن کی زبانی وہ ہماری ہی طرح انسان ہیں البتہ اللہ نے ان کو نبوت اور وی سے نوازا ہے. چنانچہ وہ نور نمیں بلکہ باقی انسانوں کی طرح ایک انسان ہیں، اور صحابہ کرام نے بھی رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم کو ایک بشرکی حیثیت سے جانا ے نہ کہ نور ہونے کی حیثیت سے

اور جس حدیث کو شعراوی نے صحیح کہا ہے وہ اہل حدیث کے نزدیک غلط، جھوٹ، اور گھڑی ہوئی ہے.

(۱) عمراہ کن عقائد میں سے بعض صوفیوں کا یہ قول بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام چیزیں اپنے نور سے پیدا کیں، چانچہ شعرادی اپنی کتاب میں لکھتے ہیں کہ جب ہم کو یہ معلوم ہوگیا کہ اللہ نے تمام چیزیں اپنے نور سے پیدا کیں اور یہ صحیح ہے تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ نوری شعاع سے باتی مادی چیزیں وجود میں آئیں.

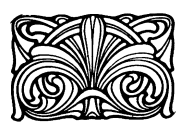
یہ بھی الیں بے ہودہ بات ہے جس کی قرآن و سنت اور عقلی لحاظ سے کوئی دلیل نمیں پہلے اس بات کا بیان ہوچکا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو مٹی سے، شیطان کو آگ سے، اور لوگوں کو نطفہ سے پیدا کیا ہے۔

اتنا ہی سمجھ لینا شعراوی کی اس بات کا رد کرنے کے لیے کافی ہے۔ دوسرا ہے کہ شعراوی کی ہے باتیں آپس میں متضاد ہیں پہلے تو وہ ہے کہ رہے کتھے کہ سبھی چیزیں نور محمدی سے پیدا کی گئی ہیں اور یمال ہے کہ رہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے تمام چیزیں اپنے نور سے پیدا کیں، حالانکہ اللہ تعالیٰ کے نور اور نور محمدی میں بہت فرق ہے۔

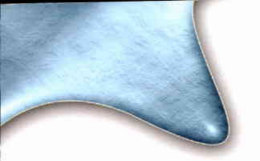
پھر یہ کہ اللہ کے نور سے پیدا ہونے والی چیزوں میں سانپ، بچھو، بندر اور خنزیر وغیرہ بھی شامل ہیں کیونکہ شعرادی کا کہنا کہ سبھی چیزیں اللہ کے نور سے پیدا ہوئی ہیں. اگر ایسی ہی بات ہے تو چھر ان موذی جانوروں کو ہم کیوں مارتے ہیں.

برادر مسلم! اپنے گریبان میں جھامک کر دیکھیے کہیں آپ میں تو ایسے عمراہ کن عقائد سرایت نہیں کرگئے ہیں . اگر کہیں اس قسم کی وبا میں مبتلا ہیں تو اس سے چھاکارا حاصل کرنے کی کوشش کیجے . کیونکہ یہ ایسے عمراہ کن عقائد ہیں جن سے انسان اسلام سے خارج ہوجاتا

ہے اور کفر کے دائرہ میں داخل ہوجاتا ہے (اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ
کو ہدایت نصیب فرمائے آمین)
"یا اللہ ہمیں حق بات کو سمجھنے اور اس پر عمل پیرا ہونے کی توفیق
عطا فرما، اور باطل کو باطل سمجھ کر اس سے بچنے کی توفیق عطا کر اور
ہمیں اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے راستہ پر چلنے کی
توفیق عطا کر" (آمین یا رب العالمین)



سميوزنگ: فيض محمد كدون



#### مضامین کتاب

اركان اسلام كا بيان.

ارکان ایمان کا بیان.

دين سے خارج كر دينے والى چيزيں.

بعض بدعتون پر رد.

### محتوي الكتاب

اركان الإسلام - كلمة التوحيد.

اركان الإيمان.

نواقض الإسلام - الرد على بعض البدع.

للمساهمة في طباعة الكتاب شركة الراجعي - ٢٤٠١٠٩٠٢

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بحي الروضة بالرياض تحت إشراف وزارة الشنون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد هاتف، ١٩٢٢عكس، ١١٢٤٠١١٥ لبريد الإكترين، mruwdhah@hotmail.com س.ب. ١٩٢٩٥مرياض ١٩٢٢٠